' R
ok I PR AR S b ) , S e e i
R e R )l e Vel e S e RS L B e g 0
John Flaxman (1755-1826). Orestes pursued by the Furies

London, Victoria & Albert Museum, Inv. 83—-1899

Félix JAacome Neto

A salvacao da personagem tragica e da cidade
na obra tardia de Euripides

Tese de Doutoramento em Estudos Classicos, Ramo Mundo Antigo- orientada pelo Professor
Doutor Frederico Bio Lourenco, apresentada ao Departamento de Linguas, Literaturas e Culturas
da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra.

Agosto de 2017

UNIVERSIDADE DE COIMBRA



Faculdade de Letras

A salvagdo da personagem trdgica e da
cidade na obra tardia de Euripides

Ficha Técnica:

Tipo de trabalho Tese de Doutoramento

Titulo A salvagao da personagem tragica e da cidade na obra tardia de Euripides
Autor Félix Jacome Neto

Orientador Professor Doutor Frederico Bio Lourengo

hrea cientifica Estudos Classicos

Especialidade Literatura Grega

Financiamento Coordenagao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES — BRASIL)
Data 2017

UNIVERSIDADE DE COIMBRA



A Nicole Geovana Dias Carneiro

&v Kakoi¢ Olwg,
Yuxij 6160vteg ndovnv kab' Nuépav
Esquilo, Persas 840-841



Aos (As) doutorandos (as) que seguem caminhos tortuosos:

saibam que para n6s também ha um porto de chegada.

“Ndo abandones a luta de salvar
a si préprio”.
(Platdo. Criton45b)



AGRADECIMENTOS

Este trabalho foi o maior projeto que ja levei a termo na vida. Se conduzi a tarefa com
sucesso ou hao, o leitor decidira.

Agradeco imensamente a minha companheira Nicole Geovana pela paciéncia, carinho e
camaradagem. Para ela, dedico cada palavra desta Tese.

A minha mae, Violeta M. Gondim Jacome, registro um carinho igualmente especial. A
dedicagdo que ela tem com a minha formac¢do universitaria é algo verdadeiramente
especial, tenho muito sorte por isso.

Agradeco vivamente ao orientador desta Tese, o Senhor Doutor Frederico Lourenco,
pela dedicagdo que sempre mostrou ter com meu trabalho, desde o processo de selecdo
da Bolsa de financiamento em 2012 até a conclusao do trabalho. Para usar uma metafora
maritima muito a gosto dos gregos antigos, nem sempre a minha nau esteve segura e
bem governada durante estes anos de doutoramento, de sorte que se fez sentir o
impacto da tempestade. Se a nau, entretanto, sobreviveu ao naufragio, deve-se ao fato de
que o Senhor Doutor Lourengo soube, através da sua inteligéncia e rigor, reconduzir-me
as razoes profundas pelas quais eu estava a realizar esta viagem.

Agradeco intensamente a simpatia e generosidade do Professor Domingo Placido
Suarez, da Universidad Complutense de Madrid, pela amabilidade de me ter recebido em
Madrid para uma sessido informal de orientacio, e ter lido o primeiro capitulo desta
Tese. Grato, também, ao amigo Professor César Sierra por ter intermediado este
encontro.

Tenho muito a agradecer aos amigos e amigas que compartilharam, de algum modo,
estes anos comigo.

A Renilda e Laura, jd uma outra maneira de dizer familia, muito obrigado pelo bom
humor e apoio nas horas dificeis.

Agradeco a Bruno Carlesso e Pedro Martins o apoio nos momentos dificeis, sdo meus
dois grandes amigos na Europa.

Uma mengdo especial também deixo para a amiga Elisabete Cacdo, também do Centro de
Estudos Classicos e Humanisticos, que, muito simpaticamente, ajudou-me com as
questdes formais de entrega da Tese junto a Universidade de Coimbra. Aproveito para
agradecer o acolhimento sempre positivo que tive por parte dos docentes deste Centro
no qual fiz o doutoramento. O amor que eles nutrem pela antiguidade classica sempre
fascinou-me desde que 1a cheguei pela primeira vez em 2008.

A melhor parte de realizar um trabalho desta natureza é entrar em contato com a
inteligéncia de tantos (as) outros (as) investigadores (as) que ja lidaram ou lidam com
as tematicas que podemos estudar nestes textos antigos. Gragas a isso, sou um ser
humano muito melhor agora do que quando iniciei esta jornada.



RESUMO

A presente Tese de Doutoramento investiga a intersec¢do entre dois ambitos de crise e
salvacdo - a salvac¢do individual do herdi tragico e a salvagdo coletiva da cidade - em trés
dramas tardios de Euripides: Orestes, As Fenicias e Ifigénia em Aulis. O argumento
avanc¢ado nesta Tese situa-se numa negligenciada convergéncia de duas estabelecidas
linhas de investigacdo sobre a Tragédia grega. De um lado, ha estudos que focam sobre a
maneira pela qual a tragédia encenou a crise e salvacdo das personagens em uma peca
particular ou em um conjunto de pegas, como fez a monografia que Antonio Garzya
dedicou ao tema da salvacdo no drama euripidiano. De outro lado, a representa¢ido de
certas “cidades tragicas” tem sido investigada, como Froma Zeitlin tem feito
especialmente acerca de Tebas.

Levando em consideragdo as ocorréncias do campo lexical da salvagdo, particularmente
o substantivo cwtnpia e o verbo ocwlw, este trabalho pretende reinterpretar estes
dramas euripidianos através do estudo da interconexao de trés tipos de salvacdo: uma
salvacdo fisica que consiste numa mera fuga de uma ameacga, uma salvacao psicologica
ou moral, na qual o heréi adquire uma nova condigdo ap6s ter experenciado algum
sofrimento tragico e, finalmente, uma salvacdo politica, caracterizada como uma
resolucdo ndo somente da crise do heroi tragico e sua familia, mas também da crise da
cidade ou de um conjunto de cidades gregas. Ao passo que cada uma dessas variedades
de salvacdo ja mereceu estudos especificos, um trabalho que as articule em cada uma
dessas trés pecas do Euripides tardio ainda nao foi feito.

No primeiro capitulo, sera argumentado que o Orestes dramatiza, de forma
profundamente diferente de Esquilo, a incompatibilidade entre a salvacdo de Orestes e a
salvacdo da cidade de Argos, cujos cidadaos votam para condenar Orestes e Electra por
matricidio, removendo-os da comunidade. No segundo capitulo, sera demonstrado que
As Fenicias possuem uma narrativa complexa sobre crise e salvacdo que articula trés
dimensdes temporais: a ira de Apolo contra Cadmo no tempo da fundac¢do de Tebas, a
desobediéncia de Laio em relacdo ao oraculo que o proibia de ter descendentes, e o
problema presente que influencia diretamente a peca: a maldigio de Edipo contra os
seus filhos. Esta nova configuragdo da culpa hereditaria da familia de Edipo requer um
novo mecanismo de salvacdo: o sacrificio voluntario de Meneceu em prol da salvacio de
Tebas. No terceiro capitulo, sera discutida a complexa relacido entre lideres e soldados
em tempos de crise presente em Ifigénia em Aulis. Esta crise é revelada através do
debate sobre a legitimidade de assassinar uma jovem inocente, Ifigénia, de modo a
empreender uma guerra panhelénica moralmente ambigua contra Troéia. A peca
dramatiza as falhas sucessivas das personagens em salvar Ifigénia até que a jovem, em
uma espetacular mudanca de ideia, resolve aceitar seu sacrificio de forma a viabilizar a
Guerra de Troia. A mudanga de atitude de Ifigénia pode ser interpretada como um
reenquadramento das palavras patrioticas de Agamémnon estimulado por sentimentos
de compaixdo da jovem por Aquiles.

Esta Tese, portanto, pretende contribuir tanto para uma leitura da construgao dramatica
destas pecas, como também para elucidar o didlogo que elas estabelecem com o seu
momento histérico. O tema da salvacao, como sera sustentado, ndo foi apenas um tépico
literario mas um tema urgente para os atenienses ameacados pela destruicdo do seu
regime politico e da sua prépria cidade nos ultimos anos da Guerra do Peloponeso.

Palavras-Chaves: Euripides - Tragédia Grega - Grécia Antiga




ABSTRACT

This PhD Thesis investigates the intersection between two realms of crisis and salvation
- the individual salvation of the tragic hero and the collective salvation of the city- in
three late dramas of Euripides: Orestes, Phoenician Women, and Iphigenia at Aulis. The
argument advanced in this PhD Thesis lies within a neglected confluence of two
established lines of investigation in the Greek tragedy. On the one hand, there are
studies focusing on how the Greek tragedy staged the crisis and the salvation of the
characters in the plot of a particular play or set of plays, such as the monograph of
Antonio Garzya dedicated to the theme of salvation in the Euripidean drama. On the
other hand, the representation of certain "tragic cities” has been investigated, as Froma
Zeitlin has done especially on Thebes.

Taking into account the occurrences of the lexical field of salvation, especially the
substantive ocwtnpla and the verb owlw, this work intends to reinterpret these
Euripidean dramas by means of the interconnection of three types of salvation: a
physical salvation consisting of a mere escape from a threat, a psychological or moral
salvation in which the hero acquires a new condition after having experienced some
tragic suffering and, finally, a political salvation, characterized as a resolution not only to
the crisis of the tragic hero and his family, but also to the crisis of the city or of the whole
of the Greek cities. While each of these varieties of salvation has already merited specific
studies, a work articulating them in each of these three plays of the late Euripides has
not been done yet.

In the first chapter | will argue that the Orestes dramatizes, in a profoundly different way
from Aeschylus, the incompatibility between the Orestes' salvation and the salvation of
the Argos, whose citizens vote to condemn Orestes and Electra for matricide, removing
them from the community. In the second chapter I will demonstrate that the Phoenician
Women has a complex narrative about crisis and salvation that articulates three
temporal dimensions: Apollo's wrath against Cadmus at the time of Thebes' founding,
Laius's disobedience to the oracle that forbade him to have descendants, and the current
problem that directly influences the play: the curse of Oedipus against his sons. This new
configuration of the ancestral guilt of Oedipus’ family requires a new means of salvation:
the voluntary sacrifice of Menoeceus for the salvation of Thebes. In the third chapter I
will discuss the complex relationship between leaders and soldiers in times of crisis
shown in Iphigenia at Aulis. This crisis is revealed through the debate about the
legitimacy of killing a young innocent, Iphigenia, in order to undertake a morally
ambiguous pan-Hellenic war against Troy. The play dramatizes the successive failures of
the characters to save Iphigenia until that the young woman, in a spectacular change of
mind, resolve to accept her sacrifice in order to make the Trojan War feasible. The
change of mind of Iphigenia can be interpreted as a reframing of the patriotic words of
Agamemnon encouraged by feelings of compassion for Achilles.

This thesis intends therefore to contribute both to a reading of the dramatic
construction of these plays and to clarify the dialogue they established with their
historical moment. The theme of the salvation of the city, as will be argued, was not only
a literary topic but an urgent issue for the Athenians threatened by the destruction of
their political regime and of their city itself in the last years of the Peloponnesian War.

Keywords: Euripides - Greek Tragedy - Ancient Greece



indice

Observacbes Preliminares

Introducao

Capitulo 1. O Orestes
1. A cwmpla de Orestes
1.1. O isolamento de Orestes e a figura de Menelau como luz de salvagao
1.2. A salvagio através da @l ia e yapig: a suplica de Orestes a Menelau
2. A cwtnpia da toAig de Argos
2.1. Tindareo e a lei comum aos Helenos
2.2. A Assembleia argiva busca salvar-se dos matricidas
3. A impossivel conciliagio da cwtnpia de Orestes e da cwtnpia de Argos: ressonincia

dramatica e politica

Capitulo 2. As Fenicias
1. Jocasta, Etéocles e Polinices: a salvagéo via reconciliagio
1.1.Jocasta como ocwtelpa no fragmento 97 de Estesicoro?
1.2. Jocasta: uma salvadora improvavel em As Fenicias
1.3. As censuras de Jocasta a Etéocles e Polinices: uma racionalista-otimista a favor
da reconciliacdo que salvaria Tebas
1.4. A frustracao da salvacao via reconciliagio: a caracterizacio de Etéocles e Polinices
2. Tebas como uma cidade doente e as culpas hereditarias que assolam os descendentes
de Cadmo
3. A salvacio através da ideologia civica: o patriotismo de Meneceu
4. A salvacio através da queda das familias poderosas: um drama acerca da ruina da

casa de Cadmo

Capitulo 3. Ifigénia em Aulis
1. A questao das interpolacoes
2. O sacrificio de Ifigénia e o dilema de Agamémnon
3. A Suplica de Clitemnestra e o plano de Aquiles para salvar Ifigénia

4. 0 percurso de Ifigénia: de vitima a ser salva a salvadora da Hélade
Conclusao

Bibliografia

17
22
23
32
42
45
49

62

74
78
79
83

87
93

107
123

140

154

154

173

205

215

228

236



OBSERVACOES PRELIMINARES

Os textos de Euripides citados nesta Tese, salvo indicacdes em contrario, sdo todos da
edicdo de James Diggle (vol I, 1984; vol 11, 1981; vol 111, 1994). Os textos de Séfocles, por
sua vez, sdo citados da edi¢do de Lloyd-Jones; Wilson 1990. Os textos de Esquilo foram
lidos da edicdo de Page 1972, salvo Suplicantes, que li através de West 1992.

As abreviacdes de autores gregos usadas nesta Tese seguem a referéncia presente no
dicionario grego-inglés de Liddell; Scott; Jones 1996 (nona edi¢do). A abreviatura das
revistas usada na lista bibliografica segue a norma da L'Année philologique.

As tradugbes para lingua portuguesa do teatro grego contidas nesta Tese foram
produzidas, naturalmente, por varios tradutores. Eu decidi respeitar a escolha de cada
tradutor quanto ao estilo em prosa ou em verso da sua tradugdo, de forma que o leitor
encontrard pegas traduzidas nestes dois formatos no interior deste trabalho.

Relativamente as tradugdes para portugués das trés obras que formam o corpus desta
Tese, escolhi como referéncia principal para tradugdo as seguintes: para o Orestes, Seica
2007, que tem a vantagem de ser baseada na edigdo de James Diggle; para As Fenicias, a
traducdo normalmente citada foi a de Santos Alves 1975. Trata-se de um excelente
material, embora pela sua datacdo ainda use a antiga edicdo da Oxford a cargo de Gilbert
Murray. No capitulo sobre esta peca sio mencionadas divergéncias desta edicdo com o
texto de Diggle quando sao significativas para o tema da salvacdo. A Imprensa Nacional
Casa da Moeda esta em vias de publicar o terceiro volume das pecas de Euripides, que
contard com uma traducdo de As Fenicias, a partir do grego de Diggle, realizada por Sofia
Frade. Eu tive acesso a esta tradug¢do em um periodo ja muito avancado da escrita desta
Tese, de modo que eu ainda fui capaz de fazer algum uso do material, mas de maneira
limitada. Para a Ifigénia em Aulis, eu usei a segunda edi¢do da traducio feita por Pais de
Almeida 1998, que foi adaptada para o texto de Diggle por Maria de Fatima Silva. A
especificacdo das edicbes gregas e dos tradutores dos demais autores gregos foi feita em
nota de rodapé no momento da primeira utilizagao.

Em certas citacoes das obras antigas, foram sublinhadas linhas tanto do texto grego
como do portugués com o objetivo de chamar atenc¢do do leitor para as mesmas. Este
destaque, evidentemente, ndo faz parte das edigdes e traducdes utilizadas.



INTRODUCAO

As Rds de Aristofanes encenam, como é bem conhecido, o curioso didlogo entre o
deus Dioniso e os ja mortos poetas Esquilo e Euripides. O deus desce ao Hades a fim de
buscar um poeta para trazé-lo de volta aos espetaculos, com o objetivo, diz o deus, que
“a cidade se salve (1] TOAG cwBeloa) e celebre os Coros” (1419)1. Como o préprio deus
esclarece, ele escolhera aquele que conferir um bom conselho a cidade. Dioniso
exemplifica a natureza deste conselho com uma primeira indagacao: “que opinido tem
cada um de vés a respeito de Alcibiades?” (1422-1423). Dada a habilidade da resposta
de cada um, o deus segue indeciso sobre qual dos dois poetas escolher, de forma que ele
elabora uma segunda questdo sobre os conselhos dos poetas acerca da cidade: “Mas diga

cada um de vds seu pensamento a respeito da cidade: qual a salvacdo que propde”

(Mvtw' €xetov ownpiav) (1435-1436). Depois de alguns ensaios de resposta por parte

dos dois grandes tragicos, Dioniso acaba por escolher Esquilo, para o qual Plutio deseja

uma boa viagem de regresso a Atenas e acrescenta: “vai e salva a nossa cidade (o®{e

moAw), com bons conselhos, e educa os ignorantes, porque eles sdo muitos” (1500-

1503).

E assinalavel que a razdo para que Dioniso faca renascer um dos grandes tragicos
consista na necessidade de educar a audiéncia em torno da salvacdo da cidade. Ainda
mais impressionante é a sugestio feita nesta passagem da peca que Esquilo e Euripides
deveriam possuir um ponto de vista politico sobre o que fazer para salvar a cidade.
Situada entre a conturbada vitéria ateniense em Arginusas em 406 e a capitulacdo de
Atenas na fatidica batalha naval de Aegospdotamoi em 405, o momento histérico da
apresentacdo de As Rds é particularmente propicio a reflexdo sobre a crise e a salvacdo
da cidade de Atenas. Este debate, é claro, foi vivido intensamente pelos cidadaos
atenienses nos seus processos de decisdes em Assembleia, mas esteve presente também,
como testemunha esta comédia de Aristéfanes, no teatro. Nao apenas na comédia, mas,

como sugere a peca, também na tragédia.

1 Traduc¢do de Ramalho 2008 [1996]. Eu uso a edicao de Dover 1993 para orientar a numeracao
dos versos e o texto grego.



0 argumento avang¢ado neste trabalho situa-se em uma negligenciada confluéncia
de dois consolidados caminhos de investigacdo sobre a tragédia grega. De um lado, ha
estudos que focalizam sobre o modo como os tragicos encenam a crise e salvacdo
(cwtmpia) das personagens na economia de uma determinada pega ou de um conjunto
de pecas, como a monografia que Antonio Garzya dedicou ao motivo da salvacao no
drama euripidiano2. De outro lado, tem-se investigado a representacdo de certas
“cidades tragicas”, como Tebas, Argos ou Troia, com destaque para os seus momentos de
crise, como tém feito Froma Zeitlin especialmente sobre Tebas3 ou Jacqueline de Romilly
sobre a crise das cidades tragicas*. Uma variante dessa leitura foca, ainda, sobre a
apresentacdo dramatica da cidade de Atenas, especialmente nas “pecas politicas” de
Euripides (Heraclidas e Suplicantes) e no Edipo em Colono de Séfocles, como tem escrito
Maria do Céu Fialho. Nestas pecas, a cidade de Atenas surge, argumentam estes estudos,

como uma espécie de contraponto positivo para as cidades problematicas.

A presente Tese analisa a apresentacdo dramatica da interseccdo destes dois
ambitos de crise e salvagdo: a salvagdo individual da personagem tragica e a salvacdo
coletiva da cidade. Nesse sentido, este estudo tem interesse por dramas nos quais a
busca por cwnpia por parte de uma figura dramatica reverbera em uma questdo que
envolve a cwtnpla coletiva sob o marco da moAig. Quem diz salvagido, diz crise, de sorte
que o interesse deste trabalho reside, portanto, nas pecas que encenam nao apenas uma
crise individual do herdi, nem apenas uma tensdo que se alastra para o ambiente
familiar, mas também uma crise que incide na cidade que, de algum modo, vive uma
dificuldade capital que forma uma parte significativa da relevancia tematica destas

obras.

Antonio Garzya® distingue dois paradigmas complementares do tema da salvagao
no teatro de Euripides, que podem ser ilustrados, argumenta o estudioso, através do
tratamento do tema em duas pecas euripidianas. Em Alceste, o poeta enfatiza, advoga

Garzya, o impacto que a salvagdo fisica de Alceste realizada por Héracles provoca em

2 Garzya 1962.
3 Zeitlin 1990.

4 Romilly 1977.
5 Garzya 1962.



Admeto¢. Com o novo encontro entre Admeto e sua esposa, a consciéncia do heroi atinge
“il vertice della chiarezza e il vertice della disperazione”’. Admeto aprende, para Garzya,
que nao é certo aceitar o sacrificio da sua esposa que tinha se oferecido para morrer no
seu lugar. Em Héracles, um dos auges da pega, do ponto de vista do tema da salvagao,
acontece com o encontro entre um desamparado Héracles e o rei Teseu. Através da
amizade e compaixdo deste ultimo, Héracles compreende o valor de viver apesar da
experiéncia do sofrimento trazida pelos golpes de desventura que o fez matar os
proprios filhos. Nesse sentido, Héracles, afirma Garzya, precisou ser salvo
espiritualmente por Teseu para que pudesse ser salvo fisicamente e optar pela vida em

vez da mortes.

Esta diferenciacdo de dois tipos de salvacdo é feita de maneira similar por Hugh
Parry no seu estudo sobre o tema da cwpia no Orestes®. Ele faz uma distingdo, dentro
da obra de Euripides, entre a salvacdo melodramatica, caracterizada por um mero
afastamento de perigo fisico, e a salvacdo religiosa ou psicologica, em que ocorre uma
conversdao de uma psique em desequilibrio em direcdo a uma harmonia moral ou
espiritual?o,

Tanto o estudo de Garzya como o de Parry partem do significado mais basico da
salvacao, isto é, fuga a uma ameaca externa de dano, para chegarem a um entendimento
mais abstrato e psicolégico da salvagdo enquanto um novo estado adquirido pela
personagem tragica em virtude das peripécias ocorridas na a¢do da peca. A abordagem
destes estudiosos consiste precisamente numa releitura das pecas a partir da explicacdo

da dinamica entre estas duas modalidades de salvacio.

Para os objetivos desta Tese, sera util diferenciar um terceiro tipo de salvacido, uma
salvacdo politica, entendida como as ocorréncias do campo lexical da salvacido - no
interior de uma pe¢a - em que uma salvagdo fisica, psicolégica ou religiosa adquire
sentido politico ao ser estreitamente vinculada a salvacao da cidade ou de um conjunto

de cidades em contexto de guerra, como em Ifigénia em Aulis.

6 Garzya 1962: 16-26.
7 Garzya 1962: 22.
8 Garzya 1962: 26-40.
9 Parry 1969.
10 Parry 1969: 344.
10



Nesse sentido, esta Tese pretende reinterpretar estes dramas euripidianos através
do estudo da interconexio de trés tipos de salvacdo: uma salvacio fisica que consiste
numa mera fuga de um perigo, uma salvacido psicolégica ou moral, na qual o heréi
adquire uma nova condi¢do tragica apds ter experenciado algum sofrimento e,
finalmente, uma salvac¢io politica, caracterizada como uma resolucio nio somente da
crise do herdi tragico e sua familia, mas também da crise da cidade ou de um conjunto
de cidades gregas. Ao passo que cada uma dessas variedades de salvagdo ja mereceu
estudos especificos, um trabalho que as articule em cada uma dessas trés pecas do

Euripides tardio ainda nio foi feito!1.

Nao obstante a similaridade em relacdo ao tema e a metodologia de investigacdo
relativamente a estes dois trabalhos anteriores, hd uma diferenga importante em relagido
aos objetivos. O artigo de Parry versa apenas sobre o Orestes, enquanto o livro de Garzya
propde uma visdo de conjunto sobre o tema da salvacdo na obra de Euripides,
percorrendo todo o corpus do poeta, incluindo as pecas fragmentarias. Uma obra desta
natureza, apesar do beneficio de conferir uma visdo ampla e unitaria da obra dramatica
do dramaturgo, deixa muitos pontos a serem desenvolvidos, dada a brevidade com a

qual cada pega é discutida (em média, oito a dez paginas por drama)?2.

Esta Tese, por sua vez, propde um estudo aprofundado de um corpus de trés pecas
tardias que possuem afinidades tanto a nivel estético quanto em relacdo ao tema da
owTnpla. A vantagem de uma abordagem que lida com um nimero restrito de obras é,
evidentemente, a possibilidade de empreender uma investigacdo que lida com varios
aspectos da complexidade inerente em cada uma das pecas escolhidas e, ao mesmo
tempo, demonstrar a viabilidade metodoldgica de um estudo similar deste tema em

outros dramas da tragédia grega.

Uma palavra sobre o conceito de Euripides tardio. Com esta expressdo eu ndo
pretendo reforcar a “Grande Histéria”, termo usado por Ruth Scodel!® para qualificar a

persistente interpretacdo das ultimas obras euripidianas como uma espécie de

11 Garzya 1962: 159-62 dedica algumas poucas paginas ao tema da salvacdo da cidade na
tragédia, mas ndo incorpora essa discussdo de maneira sistematica na analise das pecas.

12 0 autor dedica cinco paginas e meia para As Fenicias, nove paginas e meia para o Orestes e dez
paginas e meia para a Ifigénia em Aulis.

13 Scodel 2010: 15-32.
11



decadéncia do género tragico. Como o leitor comprovara na andlise das trés pegas que
formam o nucleo desta tese, eu ndo uso termos como “tragicomédia” ou “melodrama”
para qualificar, por exemplo, o Orestes. Estas nomenclaturas anacrénicas que utilizam
conceitos de géneros literarios que sdo posteriores as obras de Euripides dificultam a
interpretacdo das pecas, como mostra a discussao feita por Wright!4. Tragicomédia, por
exemplo, é um termo que, anacronicamente, faz uma jung¢ao entre dois géneros literarios
que eram vistos pelos proprios gregos do século V como distintos, pois respondiam a
principios de composi¢do diferenciados, tanto que ou se era autor de tragédia ou se era

autor de comédiats.

Com Euripides tardio também ndo quero retratar o poeta como um “outsider” que
combatia a velha tragédia com os seus dramas estruturalmente irénicos, nos quais o
significado é o contrario do que estd manifestamente expressado na pecalé. Nas
discussdes dos capitulos teremos ocasido de debater alguns criticos que adotam esta
abordagem para advogar uma leitura ironica seja de uma cena em particular ou mesmo
do conjunto da peca, como se tem postulado especialmente em relacdo a As Fenicias e a
Ifigénia em Aulis.

Como argumenta Lowe??, a tragédia apresenta o0 mesmo acontecimento em palco a
partir de pelo menos quatro potenciais pontos de vista: o do publico que vé a peca e
possui um vasto conhecimento do material mitico e literario; o dos deuses que,
geralmente, possuem um conhecimento privilegiado do desenrolar das agdes; o das
personagens humanas, cujo conhecimento da implicacdo de suas a¢des é limitado; o
mundo interno de cada personagem, que pode ter um conhecimento ainda mais
reduzido da ag¢do tragica, por exemplo quando Orestes tem um surto de loucura no
comeco da peca homénima de Euripides. Nesse sentido, o fato de que estas entidades
possuem compreensdes diferenciadas e hierarquizadas do que se passa em cena leva,

inevitavelmente, a algum sentido de ironia. Quando, por exemplo, as personagens em

14 Wright 2005. Ver, ainda, a boa discussao sobre a no¢do de Euripides tardio pelo mesmo autor,
Wright 2008: 72-90.

15 Cf. Taplin 1986. E certo que é possivel enxergar, se o critico assim quiser, elementos comicos
na tragédia, mas o drama em questdo ndo deixa de ser uma tragédia por este motivo.

16 Vellacott 1975 e, menos radicalmente, Verrall 1905, sdo exemplos desta abordagem ir6nica de
Euripides.

17 Lowe 1996.
12



Ifigénia em Aulis tentam salvar Ifigénia do sacrificio, o ptiblico sabe que, de algum modo,
este intento precisa falhar, pois a tradi¢do mitica exige o sacrificio como condi¢ao para a
Guerra de Troia. Em certa altura da peca (813 ss.), como veremos, os Mirmidoes,
companheiros de Aquiles, reclamam que estdo exaustos com a estadia prolongada em
Aulis, sendo que a peca contrasta esta ignorancia com a sabedoria da deusa Artemis que
reclama um sacrificio como condi¢do para oferecer navegabilidade aos gregos até Troia.
Nesse sentido, como argumenta Lowe, a ironia é constitutiva da tragédia, e ela serve
como uma ferramenta para enriquecer a nossa leitura das pecas. Isto é bem diferente da
abordagem de Vellacott e de outros que viram de cabeca para baixo o significado das
passagens, a fim de que elas caibam dentro da chave analitica que s6 o critico possui

para revelar ao leitor o verdadeiro significado da obra.

Em que sentido, entdo, eu uso o termo tardio? As ultimas obras de Euripides
possuem algumas caracteristicas comuns quanto a construcdo da intriga dramatica que

podem ser discerniveis. Ann Michelini, por exemplo, observa:

In Phoenissae, Orestes, and Iphigeneia at Aulis, the tragic event is
expanded through enlarged casts of characters and innovative lyric
techniques that counter the tendency of tragic plays to focus upon a
limited segment of an extensive mythic saga.18

As pegas tardias de Euripides possuem, assim, mais eventos e personagens, com
bruscas mudancas de ritmos entre uma cena e outra. Algumas personagens sao
retrabalhadas de maneira bastante aprofundada, como Helena e Menelau em Helena,
Aquiles e Clitemnestra em Ifigénia em Aulis, Creonte em As Fenicias?. Como argumenta
Quijada Sagredo?0, o gosto de Euripides por lugares exoéticos intensifica-se nas pecas
tardias, o que reflete na escolha incomum do Coro de fenicias na peca homénima e de
mulheres da Eubeia na Ifigénia em Aulis, que coloca problemas especificos sobre a
relacdo desdes Coros com as personagens e a acdo dramatica. Assim, levar em conta

estas caracteristicas estéticas em comum entre as trés obras escolhidas para esta Tese

18 Michelini 1999-2000: 41.

19 Sobre as personagens de Ifigénia em Aulis e As Fenicias ver os capitulos dedicados a estes
dramas na Tese. Sobre o “novo” Menelau e a sua “nova” esposa em Helena, ver Belardinelli 2003.

20 Quijada Sagredo 2011: 34-5.
13



serd importante, como veremos, para a discussdo da convergéncia da salvagido

individual e da salvacdo da cidade nestas pecas.

Os principais termos do campo lexical da salvacdo discutidos nesta Tese sdo o
substantivo abstrato cwtnpia; o substantivo masculino que indica o agente que faz a
acdo - owtp; a forma verbal cwlw e, por fim, o adjetivo cwtplog. Em Homero, ha uma
ocorréncia do verbo owlw no canto quinto da Odisseia (verso 490). Nas demais
ocorréncias deste verbo em Homero nés encontramos a forma mais arcaica cadw. Isto é
tudo que esta presente em Homero, uma vez que os substantivos cwtnpia e cwtp,
assim como o adjetivo cwTnplog, sdo formacgoes pos-homéricas. O significado do verbo
cadw (owl{w) em Homero mostra apropriadamente os significados mais correntes deste
campo lexical na literatura arcaica e classica. Seguindo a explicacdo deste léxico feita por
Richard J. Cunliffe no seu A lexicon of the Homeric Dialect??, é possivel discernir trés
nuances no significado deste termo: 1- salvar alguém ou algo de um perigo iminente; 2-
resgatar alguém ou algo que estava sob algum poder hostil; 3- preservar algo ou alguém
de um perigo, manter-se sao e salvo. A linha basica de significado é, portanto, salvar ou
proteger uma pessoa ou coisa de um perigo ou situagdo ameagadora. Um passo da Iliada
é suficiente para ilustrar este sentido basico de cadw, assim como de c®¢g (c&og) em
Homero. Quando Patroclo veste a pandplia de Aquiles, os gregos ganham algum alivio na
dura batalha travada junto as naus gregas, neste momento Ajax busca atingir Heitor. O
troiano contudo, além de se defender, esforca-se a ajudar os companheiros ameacados
pelos gregos, pois "percebia de facto que mudava a vitdria alteradora da batalha; / mas

mesmo assim ndo arredou pé e procurou salvar (caw) os camaradas” (XVI 362-363)22,

Em Homero, hd apenas um registro do uso que, como veremos no decorrer da Tese,
tornou-se difundido na literatura classica, da férmula c®mewv moAw, "salvar a pélis”. A
passagem encontra-se no canto XVII, quando o poeta narra a disputa pela posse do
cadaver de Patroclo. Um soldado aliado dos troianos, Glauco, censura duramente Heitor
por se esforcar mais no combate pelo corpo de Patroclo do que pelo corpo de Sarpédon,

morto recentemente pelos gregos. Glauco ameaca desertar a batalha junto com os seus

homens licios, dizendo a Heitor: "Pensa bem agora como poderas salvar a cidade e a

21 Cunliffe 1977 [1924].
22 Tradugdo por Lourenco 2012.
14



cidadela (oA kal Gotv cawoelg), / sé e auxiliado tdo-somente por soldados nascidos
em Ilion" (XVII 144-145). Sem entrar em consideracdes sobre o que se deve entender
por TOALS nos poemas homéricos, haja vista que nio estamos aqui diante da experiéncia
da cidade-estado classica, é importante mencionar que a Iliada apresenta pela primeira
vez uma situacdo de ameaca de liquidacao de uma cidade (Troia), bem como faz incidir o
drama da defesa da cidade sobre os ombros de um potencial salvador (Heitor)2. E digno
de nota o fato de que, ndo obstante a separac¢do que a lliada estabelece entre a seguranca
da cidade simbolizada pelo mundo dentro das muralhas e os perigos do campo de
batalhaz4, o que acarreta a destruicdo final de Troia é, em tultima andlise, o estratagema
do cavalo de Troia, que é justamente a intromissdo dentro da muralha e da cidade do
ardor de guerra caracteristico do mundo de fora da cidade?s. A tradi¢do épica, assim,
narra pela primeira vez a incapacidade de a cidade manter-se como um local seguro e

salvo dos perigos externos da guerra.

Na lirica arcaica, surgem as primeiras ocorréncias dos substantivos que denotam o
agente da salvacdo: o masculino cwtip e o feminino cwtelpa. Assim, em Pindaro,
owtelpa ("salvadora™) é um epiteto utilizado para Temis (O 8.21), para Eunomia (O 9.
15), enquanto cwtp ("salvador") é usado para Zeus (0 5. 17; I 6. 8). No corpus poético
atribuido a Tedgnis, nés temos uma ocorréncia do verbo cdow (cw{w) que remete a
salvacdo da cidade em termos similares ao verso da Iliada citado no paragrafo anterior
(XVII 144). O contexto da passagem de Tedgnis refere a uma denuncia feita pelo poeta
contra a riqueza obtida pelos "homens inuteis" (dxpnotolol 865), que é preterida em

nome da "grande fama da virtude" (Apetiig .. péya kA€og 867), exemplificada por um

23 A Odisseia, neste quesito, possui uma atmosfera mais doméstica e menos preocupada com a
dimensdo da cidade. Os usos do verbo cadw (cwl{w) na Odisseia reforam que a preocupagio
com a salvacdo é individual, por exemplo a sobrevivéncia de Odisseu e seus tesouros (cf.
OAAQ oGw peEv TadTa, odw 6 éué xiii 230), ou familiar, assim Penélope preocupada com
Telémaco (cf. T@v viv pot pvijoat, kai pot @ilov via chwoov iv 765).

24 £ significativo o uso do verbo cadw (6({w) com genitivos indicando o movimento para fora
de, mais precisamente, para fora do perigo da batalha e em dire¢do a um lugar seguro (¢x
TOAELOV junto com o verbo cadw). Assim, o0 acesso as naus gregas, nos diz o narrador principal
da Iliada, estava aberta, "para o caso de algum / dos camaradas_a fugir da batalha querer salvar-
se junto das naus" (ék ToAépov @evyovTa cawaelay petd vijag XII 123). Cf. XXI 752.

25 Nesse sentido, a presenca de Helena dentro da cidadela de Troia prefigura o potencial
destrutivo de introduzir para dentro da cidade aquilo que deveria estar fora.

15



"guerreiro” (aixuntng avip 868) que "salva a sua terra e a sua cidade" (yfjv te kal Gotv

oaoT)26,

A proliferagdo das ocorréncias do substantivo abstrato cwtnpia e do verbo cw{w
usadas isoladamente ou junto com termos denotando a cidade ou a patria dar-se-3,
efetivamente, com as pecas tragicas, no ambito da poesia, e com as obras

historiograficas de Her6doto e, principalmente, Tucidides, no que se refere a prosa.

Feito este comentario introdutoério sobre o campo semantico da salvacao, é preciso
registrar que esta Tese ndo tem a ambicdo de fazer um estudo lexicografico que
descubra nuances de sentido nestes vocabulos. Nesse sentido, o 1éxico vai nos fornecer
apenas o ponto de partida para analisarmos as situagdes tragicas que envolvem o topico
da salvacdo, especialmente a inter-relacio entre as suas trés dimensdes: fisica,
psicolégica (ou moral) e politica, que podem incidir seja a nivel individual, seja familiar

ou coletivo.

26 Tradugdo propria a partir do texto grego estabelecido por Gerber 1999.
16



CAPITULO 1. O Orestes

TOA' éATtiSeg Yevdovaol GAoyol BpoTovs.
Os mortais sdo, muitas vezes, iludidos por esperancas infundadas.
(E. fr. 650)27

Na parte final das Coéforas de Esquilo, Orestes, mantendo com dificuldade a razio
ap6s matar a propria mie, pronuncia que ira pedir auxilio a Apolo em Delfos. Na sua
despedida aos cidadaos de Argos, o her6i da pega proclama: “A todos os argivos eu peco
que guardem memoria da maneira como ocorreram estas desgracas e testemunhem a
meu favor quando Menelau regressar” (1040-1041)2. E curioso notar que a
possibilidade narrativa deixada em aberto por Orestes, neste passo, é aproveitada
integralmente por Euripides para construir o seu programa dramatico do Orestes
encenado cinquenta anos depois da Oresteia esquiliana. Ora, Euripides é o primeiro
tragediografo, até onde sabemos, que explora precisamente as consequéncias politicas e
juridicas do matricidio de Clitemnestra para a prépria coletividade da cidade em que tal
delito foi cometido, isto é, Argos2°. Assim, Euripides transforma a memoria e o
testemunho que Orestes solicitava aos argivos em um verdadeiro julgamento feito pelos
cidadaos de Argos sobre a responsabilidade de Orestes relativamente ao crime de
matricidio. No Orestes euripidiano, Menelau serd uma figura importante, pois, como ja
sugeria os versos das Coéforas, a sua chegada coincide temporalmente com a

necessidade dos argivos de se posicionarem sobre a desgraca cometida por Orestes.

27 Tradugdo propria a partir da edicdo de Collard; Cropp 2008b.

28 A traducdo da Oresteia presente nesta Tese é de Pulquério 2008 [1990]. O tradutor verte os
versos 1040-1041 a partir do texto grego sugerido por Franz (cf. O aparato critico de Garvie
1986). Ainda no seu aparato critico, Garvie escreve que o verso 1041 é uma juncdo de resquicios
de dois versos, de forma que o estado deploravel deste verso o torna de dificil leitura. A mengao
feita a Menelau no verso 1041 provavelmente preparava a audiéncia para a importante
participacdo que este her6i teve no Proteu, o drama satirico apresentado juntamente com a
Oresteia (cf. Garvie 1986: ad 1040-1041). Dada a problematica condicdo textual destas linhas, as
observacdes feitas neste paragrafo devem ser lidas como uma mera nota de curiosidade sobre a
relagdo entre a Oresteia e o Orestes antes do que como um desejo consciente de intertextualidade
por parte de Euripides.

29 “In Choephori, Orestes leaves Argos very quickly after the matricide, so that the question of
how the city would have reacted is easily ignored” (Scodel 2012: 115).

17



Na Odisseia de Homero, Orestes é qualificado como tAekAvtog, isto €, "famoso a
grande distancia" (i 30)30. A razdo principal para a gloriosa fama de Orestes na épica
reside no fato que ele é apresentado como um paradigma de vinganga justa e exemplar
para os gregos. Com efeito, a Odisseia nao apresenta qualquer critica moral ao
assassinato cometido pelo jovem contra a sua mae Clitemnestra e o amante desta,
Egisto. Ao contrario, Orestes é um exemplo de filho dedicado que, ao aproximar-se da
vida adulta, esforga-se por honrar o pai e reaver a sua heranca paterna tanto a nivel
simbédlico como material, servindo, assim, de modelo positivo a ser seguido por
Telémaco na sua luta para ter controle da sua casa em crise por conta da acdo dos

pretendentes de Penélope3l.

0 tempo da narrativa mitica que Euripides escolheu para a sua versdo do mito de
Orestes situa-se apds o matricidio e antes do exilio do matricida, que estaria destinado,
segundo a versdo mitica promovida por Esquilo na sua Oresteia, a ser purificado em
Delfos e julgado em Atenas. E justamente este destino final de Orestes que é posto em
causa na peca em estudo: Euripides desafia as palavras da deusa Atena que fundamenta
a instituicdo do tribunal do Aredpago nas Euménides, segundo as quais "a matéria é
demasiado grave para que um mortal a possa julgar” (470)32. Em Euripides,
diferentemente de Esquilo, a causa de Orestes nio é julgada por um tribunal que possui
uma presidéncia divina nem necessariamente a corte judicial é formada pelos melhores
cidaddos. No Orestes, a instituicdo que julga o herdéi da pega ndo é mais o Aredpago, o
principal tribunal para os casos de homicidio da Atenas classica, mas a Assembleia dos
cidaddos. Ao invés de ser absolvido com o voto decisivo da deusa Atena, Orestes em
Euripides é condenado pela Assembleia. Assim, o ambiente herodico do Orestes é indspito

para o padrao homérico do "modele divin de I'homicide méritoire"33.

Em Orestes, como veremos, toda esperanca de salva¢do nutrida pelas personagens

se desfaz brevemente, o que cria um ambiente desolador que pode ser condensado em

30 Traducdo propria, texto grego de Van Thiel 1991. Salvo casos indicados em contrario, a
traducdo de passos da Odisseia nesta Tese pertence a Lourenco 2010b.

31 A primeira mencdo a historia de Orestes na Odisseia, feita através das palavras de Zeus no
comego do poema (i 28-43), é impressionante: "this sounds like the opening of an Oresteia" (S.
West 1988 ad i 29-31).

32 Tradugao de Pulquério 2008 [1990].
33 Glotz 1904: 57.
18



um verso da peca que revela, imediatamente antes do julgamento da Assembleia, a
opinido do Coro das jovens argivas sobre o matricidio cometido por Orestes: TO KaAOV
oV kaAov (819), isto é, um ato "belo, porém nio belo"34. O mais desconfortante sobre a
maneira como a peca delineia o crime de Orestes reside no fato de que este ato,
paradoxalmente justo e injusto, ndo pode ser tratado adequadamente por nenhuma
instancia, humana ou divina: a excecdo de Electra, os familiares de Orestes ndo lhe
prestam ajuda; a cidade de Argos isola-o na tentativa de salvar-se da contaminacdo
vinda do crime; Apolo é um agente ausente que sequer é mencionado por Orestes na sua
defesa perante os argivos; a decisdo da Assembleia de condenar os matricidas, apesar de
razoavel, parece nio surtir qualquer efeito positivo. E sintomatico que o Coro, que antes
da Assembleia expde a natureza ambigua mas em ultima instancia ignominiosa do ato de
Orestes (819-844), qualifica posteriormente a decisdo dos argivos como um "voto hostil

de sangue entre os cidadaos" (Suopevng @owia Pij@og év ToAitaig 974-75)35.

Sendo assim, enquanto a saga esquiliana da Oresteia termina com uma
harmonizacdo entre a salvacdo de Orestes e a salvacio da cidade através do
estabelecimento de uma autoridade humana sob a algada da w6Aig que julgara doravante
os crimes de matricidio, a trama do Orestes explora a impossibilidade de tal
convergéncia entre a salvacdo de Orestes e a salvacdo da moAis. Esse conflito torna-se
irremediavel devido a forte radicalizagcdo que a trama apresenta em torno do tema da
owTnpla: para a comunidade dos argivos, bem como para Tindareo, a salvagdo da cidade
reside na puni¢do de Orestes, sem nenhuma possibilidade de reintegracdao do matricida
a comunidade, ao passo que, para Orestes, a salvacdo, que consistia na primeira metade
da pe¢a numa busca legitima por sobrevivéncia em torno das nog¢des de @uAia e xapLg,
transforma-se nos dois ultimos episddios do drama numa tentativa por salvacio a
qualquer custo ilustrada pelo plano de vinganc¢a de Orestes, Pilades e Electra contra
Menelau, que havia recusado o papel de salvador de Orestes. Assim, enquanto os
protagonistas veem o plano de vinganga como uma salvacao gloriosa (1152), Menelau

apenas enxerga uma violéncia contra a oAig (1623).

34 Traducdo propria. A traducdo do Orestes utilizada neste capitulo, salvo indicacdes em
contrario, é de autoria de Seica 2007.

35 Sigo a edicdo de Diggle que atribui estes versos ao Coro e ndo a Electra.
19



Além disso, uma especificidade do tratamento da salvacdo da mOAlg no Orestes
consiste na auséncia de Atenas como a cidade que é capaz, em ultima instancia, de
fornecer um enquadramento politico dentro do qual os conflitos humanos podem ser
resolvidos. Nesse quesito, ha uma enorme diferenca entre o Orestes e as pecas
euripidianas anteriores, o que explica, em certa medida, o ambiente desanimador que
boa parte dos estudiosos acusam na peca. Assim, em Medeia de 431, apesar de todo o
clima hostil da peca advindo da traicdo de Jasdo e da vinganca de Medeia, Atenas surge
como uma promessa de reintegracdo da princesa da Célquida através da figura de
Egeu3t. Em Heraclidas, de datagdo incerta mas que podera ter sido produzida entre 430
e 427, a histéria situa-se na prépria Atica, sendo Atenas apresentada como o tnico lugar
heleno que pode salvar os filhos de Héracles da perseguicdo do tirano argivo Euristeu.
Uma imagem semelhante surge nas Suplicantes de Euripides, encenada por volta de 423,
em que Atenas é uma cidade disposta a correr o risco da guerra a fim de respeitar e
salvar a lei dos helenos, que enaltece o respeito aos suplicantes e o direito de render

honras funebres aos soldados mortos em batalha.

Em todas essas pecas, portanto, a cidade de Atenas funciona como uma TOALG
funcional e regeneradora dos conflitos e desarmonias advindos das outras cidades. Nas
palavas de Fialho: "que forca é a desta cidade, capaz de, em obediéncia a imperativos
éticos, absorver o que é desmedido e maldito e dilui-lo, fortalecendo-se a si mesma e a
sua imagem?"37. Seja qual for o mistério que Atenas possui nestas pecas para
transformar conflito em integragdo e harmonia, o certo é que com o avangar cronoldgico
das pecas sobreviventes de Euripides, ndo s6 a funcdo regeneradora de Atenas é cada
vez mais rara, mas a propria presenca ou mencdo desta cidade se desfaz nas pecas
tardias, como no Orestes, cuja Unica apari¢do de Atenas surge, como veremos, no epilogo

artificial de Apolo.

Cinquenta anos apés o espetaculo da Oresteia de Esquilo, Euripides apresenta-nos

em Orestes um mundo que é, neste quesito, estranho a Esquilo, uma vez que nio existe a

36 Ver o excelente artigo de Fialho 2011 sobre a fun¢io da cidade de Atenas no contexto mitico e
politico da Medeia, embora eu seja reticente em qualificar a peca como um "panegirico de
Atenas" (146). A autora nota que também Teseu em Héracles, peca datada entre os anos de 420 e
416, funciona como um meio de salvagao e reintegracdo do heroi da peca a sociedade.

37 Fialho 2011: 148.

20



presenca da cidade de Atenas na resolugao dos conflitos da casa de Atreu38. Sem Atenas,
os conflitos que desestabilizam a mOAlg ndo podem encontrar salvacdo, da mesma
maneira como a loucura de Orestes ndo encontra uma terapia adequada durante toda a
peca. Esse cenario tem levado muitos comentadores a ler no Orestes uma versio
profundamente negativa do mito dos Atridas e, alegoricamente, da vida politica
ateniense. Um “pessimismo senza soluzione” nas categoricas palavras de Scarcella3®.
Por tras de todo este pessimismo, contudo, hd uma mensagem politica que estabelece
um traco de continuidade entre o Orestes e as pe¢as mais antigas de Euripides: pela via
da negacdo, o Orestes mostra como as a¢des dos individuos e grupos podem degenerar
sem o marco protetor e revitalizador da cidade de Atenas. A cidade de Péricles est3,
assim, presente o tempo todo na peca através dos efeitos da sua auséncia, de forma que
essa supressao de Atenas do mito de Orestes funciona como um recurso tanto dramatico
como politico usado por Euripides para se comunicar com a sua audiéncia em tempos de

“oligarquia e guerra civil” (0Atyapxia kai oTacLg)4o.

Este capitulo estd dividido em trés partes. Na primeira parte, serd explorada a
condicdo debilitada de Orestes, que se encontra isolado da comunidade argiva e com
perturbagdes mentais devido ao trabalho vingativo das Erinias. O jovem Atrida busca no
seu parente, Menelau, que acabara de chegar a Argos vindo de Troia, uma via de
salvacdo para escapar da punicdo de pena de morte que poderia advir da decisdo da
Assembleia argiva que teria lugar no mesmo dia. A salvacdo dirigida por Orestes a
Menelau, como veremos, é baseada nos conceitos de @Aia (“amigo” ou “parente”) e
Xapis (“gratidao” ou “reciprocidade”), dois lagos sociais que, apesar de importantes, sdo
recusados pelo rei espartano, temeroso de se indispor com os argivos e com Tindareo, o
pai de Clitemnestra que possui uma aversdo especial ao crime de sangue cometido por
Orestes. A segunda parte do capitulo desenvolve o tema da cwtnpia através da
perspectiva de Tindareo e da parte majoritaria dos argivos que vence a decisdo da

Assembleia, que veem nos métodos de crime de sangue praticados por Orestes um

38 Esse dialogo entre o Orestes e a Oresteia pode ser ainda mais impressionante se, como pensam
alguns estudiosos, a Oresteia foi reencenada nas Grandes Dionisias ou nas Dionisias Rurais em
algum ano entre 420 e 415 (cf. Radding 2015).

39 Scarcella 1956: 272.
40 Th, VIII 98. 4. Traducdo proépria a partir do texto grego de Jones; Powell 1942.
21



perigo a salvacdo da cidade. O relato da Assembleia pelo mensageiro deve ser visto como
um artificio retérico e ndo simplesmente como uma descricdo transparente de uma
Assembleia real que seria denunciada como corrupta pelo préoprio Euripides. Uma
terceira parte do capitulo, por fim, estuda a impossibilidade de harmonia entre a
salvacdo do hero6i da peca e a salvacdo da cidade, em contraste marcante com a

celebracdo dessa mesma harmonia na Oresteia de Esquilo.

1. A cowtnpia de Orestes

A estrutura narrativa do Orestes pode ser pensada em trés fases delineadas a partir
do tema da cwtnpio. Em um primeiro momento, Orestes e Electra encontram a salvagdo
para os seus males na iminente chegada a Argos de Menelau. Esta parte da peca, que
explora o motivo da esperanca de salvacdo através da chegada iminente de um herdi,
estende-se do prélogo até o verso 724, momento em que Orestes perde definitivamente
a esperanga no suporte do seu tio. O segundo movimento da trama explora a frustracdo
desta esperanca depositada no irmado de Agamémnon, com a entrada em cena de Pilades,
que demonstra ser, para Orestes, um bom amigo, em ﬂagrante contraste com Menelau,
tido como um falso parente, de maneira que a narrativa desenvolve, assim, o motivo do
contraste entre um familiar negligente e um amigo leal. Esta fase da narrativa, que
termina no verso 1099 ("para que Menelau partilhe do nosso sofrimento"), serve, entre
outras coisas, para alimentar as razdes para o plano de vinganca contra Menelau
proposto por Pilades a Orestes e Electra. O plano de Pilades funciona, assim, de elo entre
a frustracdo passiva da salva¢do e a consequéncia ativa deste desamparo, que ocupa o
ultimo movimento da peca sob o plano humano, isto é, finda no verso 1624,

imediatamente antes da intervencio de Apolo que conclui a pega*!.

No primeiro movimento da peca (1-724), o poeta pde especial relevo em duas

situacdes narrativas que sdo intimamente relacionadas: o isolamento e abandono de

41 A divisao tripartite da narrativa do Orestes proposta por Mastronarde 2010: 83-5 e por Smith
1967 é similar a esta apresentada. Wolff 1983 [1968], por sua vez, considera que a acao da peca
recai em duas partes: a situacdo desesperada dos matricidas que depositam sua esperan¢a em
Menelau forma a primeira parte, enquanto o plano de vinganca de Orestes, Electra e Pilades a
Menelau constitui a segunda parte da narrativa.

22



Orestes e, em menor grau, de Electra, bem como a expectativa que estes irmaos nutrem
com a chegada do tio, Menelau, que poderia intervir a favor deles na Assembleia dos
argivos que decidiria muito em breve o destino dos matricidas. Compreensivelmente, a
estratégia narrativa desta fase da peca consiste em agudizar o isolamento dos irmaos de
modo a tornar mais urgente a suplica de salvagdo que Orestes dirige a Menelau e,
também, apresentar de maneira particularmente forte a recusa do rei de Esparta em

ajudar o seu familiar.

1.1. O isolamento de Orestes e a figura de Menelau como luz de salvac¢ao

A trama do Orestes situa-se no sexto dia do assassinato de Clitemnestra e Egisto por
Orestes. O heroi da peca encontra-se ndo apenas isolado mas também ameacado pelos
cidadaos de Argos, que cercam o palacio e decidirdo o destino do filho de Agamémnon
através de uma Assembleia a ter lugar no mesmo dia. Estreitamente relacionada com
este elemento politico que Euripides introduziu nesta versdo da histéria de Orestes,
insere-se a leve mudanca operada pelo tragediégrafo em relacdo ao retorno de Menelau.
Enquanto na Odisseia Menelau, vindo de Troia, chegou em Micenas (Argos) no mesmo
dia do funeral de Clitemnestra (Od. iii 311), na peca de Euripides ele chega no sexto dia
ap6s o funeral. Como destaca Willink#?, esse lapso temporal é fundamental para o
agenciamento da histdria pensada por Euripides: assim é possivel que Tindareo saiba da
morte da filha e viaje de Esparta para Argos. Pilades, por sua vez, pdde regressar da
Fécia, para onde tinha ido ap6s o assassinato da esposa de Agamémnon. Além disso, este
intervalo de tempo permitiu que os argivos agendassem uma Assembleia para julgar

Orestes e Electra.

Vale ressaltar, primeiramente, o espago cénico com o qual a peca inicia. Este espaco
destaca a situacdo de abandono de Orestes: o herdi esta numa cama, deitado e coberto
por um pano, com Electra junto aos seus pés. Orestes permanece inerte e em siléncio

durante os primeiros 210 versos da peca43. Na segunda e terceira partes do Orestes, o

42 Willink 1986: xxxviii.

43 Uma posicdo silenciosa, reservada e com o rosto coberto por parte da figura tragica poderia
ter, para a audiéncia das pecas, significados distintos de acordo com a cena dramatica: o siléncio
de Adrasto em Suplicantes de Euripides, por exemplo, refor¢a o seu estatuto atual inferiorizado

23



filho de Agamémnon, como desenvolve o artigo de Francis M. Dunn#4, sofrerd de um
excesso de discurso, uma espécie de delirio verbal capaz de exprimir em palavras atos e
desejos condenaveis, ao ponto de reencenar o assassinato de Clitemnestra a partir da
tentativa de assassinato de Helena%. Similarmente a Héracles na peca homoénima de
Euripides, loucura e siléncio se intercalam, gerando uma expectativa na audiéncia sobre

quais atos insanos essas personagens serdo capazes de realizar quando despertaremo.

A situacdo inicial de Orestes no inicio da peca nido é apresentada apenas pela
organizacdo cénica nem somente pelo siléncio do her6i da trama, pois, ja no proélogo, é
apresentada a situacdo atual do matricida. Como é caracteristico da obra de Euripides, o
prélogo do Orestes comega com um mondlogo, que desta vez fica a cargo de Electra. Apos
um inicio gnémico e um excurso sobre os antecedentes mitoldgicos dos infortiinios que
afligem a casa dos Atridas, Electra menciona os assassinatos de Agamémnon e de
Clitemnestra, este ultimo cometido por Orestes, com ajuda da proépria Electra e com o
aval de Apolo. Em seguida, Electra passa a descrever a situacdo de Orestes, primeiro no
que incide sobre a sua condi¢do enferma em decorréncia de ter derramado o sangue
materno, depois no que diz respeito ao isolamento que os cidadaos de Argos,
constantemente presentes de maneira extra-cénica, impdem contra os matricidas. Nesse
sentido, a narracdo sobre a condicdo atual de Orestes quando a peca inicia serve para
realcar o desamparo dos irmaos, que encontram como Unica salvagdo a chegada de

Menelau.

como suplicante em virtude da derrota em Tebas, que contrasta com a prosperidade passada
como rei de Argos. A posigdo similar de Aquiles nos Mirmidées de Esquilo ndo simboliza
impoténcia nem tracos femininos, mas antes o agudo sentimento de ira e de tristeza do heréi
pelo ultraje que sofreu do comandante da armada grega em Troia, Agamémnon (cf. fr. 132c
impresso em Sommerstein 2008; cf. Michelakis 2002: 22-57). O prolongado siléncio de Orestes
na peca em estudo refor¢a sobretudo o estado de impoténcia completa do her6i, que é, como
veremos, fisica, emocional e politica. Sobre o siléncio das personagens tragicas ver Taplin 1972;
Varzeas 2001.

44 Cf. Dunn 1989, que 1é a peca como uma tragicomédia que enfatiza a passagem do siléncio e do
impasse verbal tipicos da primeira parte da trama para a fala desmedida e perigosa que marca a
segunda metade da peca.
45 Note o contraste com o siléncio de Adrasto nas Suplicantes, que, uma vez rompido, ndo entra
neste excesso da palavra.

46 Ver os interessantes comentarios de Chong-Gossard 2008: 132-3 sobre os siléncios de Orestes
e de Héracles.

24



Como observa Marchal-Louét, a crise de loucura que é inicialmente anunciada e
descrita por Electra é posteriormente encenada em palco através sobretudo dos gestos e
movimentos das personagens, de modo que "spectacle visuel (opsis) et expression
poétique (logos) entrent en résonance pour amplifier 1'effet pathétique"47. Assim, no seu

monodlogo inicial, Electra introduz a descri¢do da doenga de Orestes:

Desde entdo, vitima de uma doenca fcruel (&ypiot cuvtakeig Tvoowt),
jaz o desafortunado Orestes prostrado no leito, com o sangue da mae a
importuna-lo com a loucura; o nome das deusas Euménides, que o
perseguem pelo terror, esse temo proferi-lo. Este é o sexto dia desde
que o corpo de minha mae, morta por degolacdo, foi purificado pelo
fogo; desde entdo Orestes nao tomou qualquer alimento, nem se
banhou. Oculto sob as mantas, quando o corpo se lhe liberta do mal que
o aflige, recupera a consciéncia (§u@pwv) e chora; outras vezes, salta do
leito em corrida, tal como um potro sob o jugo (34-45).

Euripides, através da personagem de Electra, apresenta a condi¢do p6s-matricidio
de Orestes segundo uma concepg¢do da doenga como uma irrup¢do do aspecto selvagem
no interior do mundo civilizado, indicada ja no verso 34 através da expressdo aypiot
ovvtakeis voowl Além deste passo, a peca apresenta varias indicagdes de que ndo é
apenas a doenca que é feroz, mas o préoprio doente (Orestes) torna-se, com o avancar da
peca, um elemento bravio que ameacga o convivio social. Veja, por exemplo, o adjetivo
Bnplwdng ("selvatico") usado por Tindareo (524), que expressamente o contrasta com
as leis (cf. T®L vopwt 523). A "serpente matricida” (patpo@ovrtag Spdxwv 1424) como o
Frigio chama Orestes, apresenta um desafio insuperavel para a comunidade argiva que

ndo consegue reintegrar o doente na civilizacao e na égide da lei.

O tema da doenga selvatica (&ypia vooog) estd presente principalmente em
Séfocles e Euripides*8. Significativamente para o objetivo deste capitulo, a doenga de
Filoctetes na peca homonima de Soéfocles, encenada apenas um ano antes do Orestes,
também é apresentada como selvagem (cf. dypia voow 265-266). Em Orestes, Euripides

continua o tema, explorado em Filoctetes, da doenga que isola o enfermo do mundo

47 Marchal-Louét 2009: 100.
48 Ver o estudo de Jouanna 1988, que também inclui exemplos esquilianos.
25



social. Nas duas pecas, existe um forte contraste entre @Uolg e VOL0G*%: o isolamento
transforma o herdi numa espécie de ser pré-social, de sorte que os dois herdis, Filoctetes
e Orestes, sdo "depicted as outcasts from society who are victims of a mysterious 'wild'
disease (cf. Or. 34, Phil. 173) which reduces them to an almost beast-like status"s0. A
doenca, considerada desta maneira como uma besta feroz que devora o corpo humano>?,
degrada ndo apenas a saude fisica mas também a moral de Orestes, que se torna, no
desenrolar da trama da peca, ele também, uma besta feroz>2. Além de vdcog, outros
termos sdo usados para indicar a condi¢do doentil do filho de Agamémnon: pavia (37;

400; 532, entre outros); AVooa ou AVoonpa (254; 270; 326, entre outros).

Vale ressaltar ainda que, ndo obstante o sofrimento de Orestes ser apresentado
como um dado que perdura no tempo (de maneira similar a lo no Prometeu Agrilhoado),
esta condi¢do é intermitente, uma vez que ha alternancia entre estado de loucura e

estado de consciéncia, como denota o adjetivo €éu@pwv no verso 4453. Assim, a peca,

49 Sobre o estudo desta dicotomia em Filoctetes ver o excelente artigo de Rose 1976.

50 Fuqua 1976: 68. Vale ressaltar que, em Filoctetes, a doenca contribui para o isolamento nao
apenas porque o filho de Poiante estd sozinho numa ilha, mas também porque a enfermidade
dele impossibilitava que a armada grega oferecesse libagdes por causa dos seus "alaridos
selvagens (aypiaig) e agoirentos” (9-10). A tradugio do Filoctetes é de autoria de Ferreira 2005.

51Jouanna 1988: 360.

52 O léxico ligado aos aspectos selvaticos que caracterizam Orestes no desenvolvimento da peca
é bem analisado por Boulter 1962. Eu partilho a leitura desta estudiosa, bem como de Smith
1967 e Theodorou 1993, de que a doenca de Orestes deve também ser lida metaforicamente
como uma doenca moral. Porter 1994: 298-313 nega a validade desta metafora, argumentando
que a premissa de que a doenca de Orestes é uma indicacao da natureza criminosa do matricidio
- e da dificuldade de interacgao social com os argivos- é uma invencao moderna que atua contra a
concepcdo antiga de doenga e loucura. Eu discordo de Porter, pois os proprios gregos poderiam
tratar a doenga fisica como uma metafora para uma doenga moral ou politica. Além dos
argumentos avang¢ados por Jouanna 1998, note que Tucidides, um contemporaneo de Euripides,
utiliza metaforas médicas para expressar preocupacdes morais e politicas da sociedade
ateniense. Como argumenta Rechenauer 2011, quando concebemos a descrigdo feita por
Tucidides da peste que vitimou os atenienses dentro do projeto da sua obra, percebemos que o
que temos aqui é mais do que um evento médico: o leitor de Tucidides é convidado a perceber a
praga também como uma metafora da disfuncionalidade do corpo da méAig, um recurso estético
ndo muito distante da pec¢a euripidiana que nos ocupa neste capitulo.

53 £ digno de nota que este mesmo termo é usado por Séfocles para designar o contraste entre o
estado de loucura e a recuperagio da consciéncia de Ajax (na peca de mesmo nome). Tecmessa
comenta sobre o her6i apos ele ter percebido o estrago que cometeu ao matar o rebanho dos
aqueus: "e arduamente, com o tempo, recobra a razio" (éuppwv HOAG Twg EVV Xpovw
kabiotatat 306). A traducgio do Ajax usada é esta de Oliveira 2008, enquanto o texto grego
citado pertence a edi¢ao de Lloyd-Jones; Wilson 1990.

26



desde o seu proélogo, cria um suspense quanto ao comportamento de Orestes em cada

episodio no decorrer da trama: ele agira em posse da razdo ou do desvario?

Nao obstante as variacdes do estado de mente que afligem Orestes no transcurso da
acdo do primeiro movimento da peca, o sofrimento, a condicdo debilitada e o aspecto
selvatico de Orestes restam estaveis. Assim, Electra observa o "aspecto selvagem" de
Orestes (cf. o verbo ayplow no verso 226), ainda que neste momento do dialogo Orestes
tenha recuperado a lucidez. Como destaca o artigo de Marchal-Louét>4, Electra funciona
como uma espécie de terapeuta de Orestes, cujos cuidados podem ser percebidos tanto
verbalmente, assim o significativo uso do infinitivo 8epamevewv (222) para os cuidados
de Electra a Orestes, como também gestualmente: Electra segura o corpo do irmao,
limpando a sua boca e olhos (219-222), afasta o cabelo do rosto do irmao, deita-o na
cama (223-230)55. Na opinido de Marchal-Louét, "toutes ces indications gestuelles
concourent a donner du corps souffrant d'Oreste 1'image d'un corps brisé, presque

désarticulé, entierement livré aux gestes de celui qui le soigne"5é.

Electra é, até esta altura da pec¢a, a Unica figura solidaria com Orestes, um fato
que Euripides fez questio de realcar com detalhes. E essa personagem, portanto, que
anuncia ao seu irmdo, recém-desperto, a chegada iminente de Menelau e sua esposa.
Nesse momento, a expectativa que Electra nutria com a chegada de Menelau enquanto

um salvador vai ampliar-se também ao seu irmao.

Desse modo, Electra apressa-se a fornecer esta informacdo enquanto Orestes
mantém o seu juizo (237-238), dizendo-lhe: "Menelau, o irmdo de nosso pai, chegou e
esta ancorado em Natplia com a sua nau" (Mevélaog tikel, 00D Kaolyvntog tatpog, / €v
NavmAiat 8¢ céApad’ ®dpuiotal vews 241-242). A reacdo de Orestes é euforica: ele
concebe a chegada do tio como uma espécie de luz no fim do tunel através de uma bela

metafora com o substantivo @®¢>7: "O que dizes? Chegou a luz para os meus e teus

54 Marchal-Louét 2009.

55 Assim, Electra, como uma amiga cuidadosa, minimiza um pouco o isolamento de Orestes
quando comparamos a soliddo vivida pela figura de Filoctetes em So6focles. Esse contraste é
desenvolvido por Marchal-Louét 2009.

56 Marchal-Louét 2009: 106-7. Os toques fisicos entre Electra e Orestes sdo ainda mais
significativos por ndo serem correntes na tragédia grega, observa Medda 2001: 42.

57 Segundo o dicionario Liddell-Scott-Jones (LS]), os tragicos usam a forma contracta @®¢ ou a
forma ndo contracta @daog conforme a adequacio métrica.

27



males? Um homem do nosso sangue e com obrigacdes para com o nosso pai?"(mdg
elmag; kel ®¢ £10TS Kal 601G KaKolS / dvip OpoyevnS kal xdpitag éxwv matpds;) (243-

244)58,

Os gregos, como diversas outras culturas, contrastavam o que era luminoso com o
que era escuro. Assim, na introdugdo de um recente volume sobre a conotacdo de luz e

escuriddo na cultura grega, o tema é assim resumido:

Darkness may stand for ignorance, evil and the ominous, violence
and barbarism, and the world beyond; light may denote vision,
clairvoyance, the Olympian order, the salvation of the psyche, and
the world we inhabit.>?

Uma metafora existente na tragédia grega consiste em conceber alguém como uma
luz de salva¢do para outrem ou para um povo. Como lembra West®?, trata-se de um
recurso ja encontrado em Homero. Em II. VI 5-6, por exemplo, o poeta nos fala que "Foi
Ajax, filho de Télamon, baluarte dos Aqueus, o primeiro / a romper uma falange troiana,
trazendo luz aos companheiros” (Alag 6¢ mp®dTog TeAapwviog, £pkog Axaidyv, / Tpwwv
pfite @adayya, @owg &' étapolowv €6nkev)el. Em Héracles, Euripides apresenta um
exemplo desta metafora que possui interesse para pensarmos a metafora de Menelau
como @®¢. Trata-se do momento na peca em que Heracles finalmente retorna para casa
apos a sua estadia no Hades. Ele, entdo, vé uma cena de mau augurio: os filhos com trajes
de luto, a mae arrodeada de homens e o pai em lagrimas. Seguem, entdo, as primeiras

palavras que Mégara e Anfitrido dirigem ao herdi:

58 Note que o tema da yd&pig que Menelau deve a Orestes por conta dos favores de Agamémnon ja
surge nesta altura da peca. Esse tema sera reiterado por Orestes na stplica que ele faz ao seu tio,
como veremos adiante.

59 Burkert; Marinatos 2010: xv. Vale notar que um dos pontos fortes deste livro consiste em
mostrar que apesar deste traco dominante, a equivaléncia positiva da luz e negativa da
escuriddo poderia ser questionada ou ao menos relativizada em determinadas manifestacées do
pensamento grego. Veja, por exemplo, o texto de Syropoulos 2010 contido neste volume, que 1€ a
Medeia de Euripides através da chave analitica da oposi¢do claro e escuro: Medeia, neta de
Helios (Sol), comete um crime terrivel e termina a sua jornada numa apoteose com o carro de
Helios, confundindo a percep¢do de que a associacdo com a luz e o brilho renderia
comportamentos positivos. Para a simbologia da luz e das trevas no teatro de Séfocles ver Fialho
1992.

60 West 1987: ad 243.
61 Traducdo de Lourenco 2012, texto grego de Van Thiel 2010.
28



Me. ® @Atat &vSpayv
<Ap> @ @GOG poAwv atpl
<Me.> ke, Eowbng i dxunv EABwV @iAoLg;

Mégara: Oh, querido esposo..."

[Anfitrido]: Oh! A luz da vida fizeste regressar o teu pai...!

[Mégara]: Estds a chegar! E regressaste no momento oportuno para
salvar os que te sdo queridos! (531-533).62

Tanto Héracles na peca homdénima como Menelau no Orestes incorporam os temas
interligados do @dog e da cwtnpia. Em Héracles, as palavras de Anfitrido recuperam as
do proprio Héracles: ¢¢ aog poAwv 524. Nesse sentido, Héracles vé a luz porque sai da
escuriddo e do esquecimento que sdo representados pelo Hades, mas também torna-se
uma luz de salvacio para os seus familiares que se encontram refém do plano funesto de

Licos, que tinha usurpado o governo em Tebas®3.

A imagem da luz como salvacdo atribuida ao Atrida possui, ainda, um outro nivel de
significacdo. E de notar o contraste que este termo produz com a presenca das Erinias na
parte inicial da pega. Como é sabido, as Erinias, criaturas que vingam crimes entre
membros de uma mesma familia, sdo associadas, na literatura grega, a escuriddo e a
noite®4. Ja Homero diz na Iliada que a Erinia "na escuriddo caminha" ()epo@oitig Epivig
IX 571; XIX 87)¢5. Esquilo explora dramaticamente a caracterizacdo das Erinias como
criaturas da noite e da escuridao, quando, por exemplo, ele as contrasta com Apolo nas
Euménidesss. Em Orestes, as “Euménides de negra pele” (peAdyyxpwteg Evpevideg 321)
perseguem o jovem Atrida por conta do assassinato de Clitemnestra. Menelau, assim,

representa uma promessa de salvacdo, em contraste com o carater punitivo das Erinias.

A atribuicdo de evtuyia (354) (“boa fortuna”, “felicidade”) a Menelau contrasta com
o conteudo deste primeiro estasimo, especialmente na sua segunda parte dedicada ao

motivo da ndo duracdo da prosperidade humana: “A grande felicidade ndao é duravel

62 Tradugdo de Santos 2010, seguindo a atribuicdo das falas impressa na edicdo de James Diggle.
63 Cf. Seaford 2010.
64 Ver, entre outros, Lloyd-Jones 1989; Aguirre 2010.

65 Um escélio a Iliada 1é a primeira parte da palavra fjgpooitig como €iap- em vez de fjepo-, 0
que daria o significado de "sangue" em vez de "escuro”. Sobre a questdo ver Hainsworth 1993:
ad IX571.

66 Cf. Aguirre 2010: 134-5.
29



entre os mortais!” (0 péyag 6ABog o0 povipog év Bpotois 340)¢7. O fato de o estasimo
iniciar mencionando o terrivel trabalho das Erinias e terminar anunciando o rei de
Esparta contribui para destacar esses dois polos opostos neste primeiro movimento da
peca: as Erinias causam a loucura de Orestes devido ao derramamento do sangue
materno, enquanto o Atrida surge com uma esperanca de absolvi¢do de Orestes e, talvez,

de purificacdo do crime de sangue que acalmaria as Eriniasss.

Ao final do primeiro estdsimo, o rei espartano é anunciado. Enquanto a entrada de
uma personagem ao final do canto coral era uma técnica dramatica tipica da tragédia
grega®?, o anuncio da entrada da personagem feito imediatamente em seguida ao canto
coral era raro. De forma geral, a personagem que entrava em cena ap6s um estasimo nao
era anunciada pois a sua entrada ja era expectavel pelo publico, em contraste com as
entradas durante os episddios, que eram mais imprevisiveis e tendiam a ser

anunciadas’°.

O carater excepcional, portanto, da introducdo de Menelau na conclusdo do
primeiro estasimo’! pode ser entendido como uma maneira que o poeta encontrou para
conferir ainda mais expectativa em torno da chegada do potencial salvador dos filhos de
Agamémnon. Ndo obstante o carater atipico da apresentacdo de Menelau no fim do
canto coral, a entrada do heréi em cena foi bem preparada e motivada pelo poeta. A
expectativa nutrida por Electra quanto ao iminente retorno de Menelau aparece, como
vimos, desde o prologo. Ou seja, Euripides alimenta a expectativa tanto das personagens
como da audiéncia em torno da chegada do rei de Esparta, que é aguardado, assim, na

condicdo de salvador da situacio calamitosa que se vive no palacio dos Atridas72.

67 A traducdo deste verso 340 é de Silva 1999 [1982], que julgo, neste caso, preferivel a de Seica
2007.

68 Concordo com Fuqua 1978 que este estasimo ndo é supérfluo nem meramente decorativo,
pois ele desenvolve as conclusdes do episdédio anterior sobretudo ao desenvolver os temas das
Erinias e da instabilidade da condi¢cdo humana.

69 Taplin 1972: 84.

70 Esta é a conclusdo de alguns dos principais estudos sobre o tema, como Hamilton 1978 e Poe
1992.

7t Também notado pelos principais comentarios ao Orestes: Di Benedetto 1961: 128; Willink
1986: ad 348-355; West 1987: ad 348.

72 0 que seria uma maneira de criar suspense, na opinido de Kyriakou 1998: 283.
30



Sendo assim, como afirma Di Benedetto acerca da importancia da entrada em palco
de Menelau: "solo con il suo arrivo, infatti, comincia ad articolarsi 1'azione della
tragedia"73. As primeiras palavras de Menelau na peca sio dirigidas ao palacio: ® 8@®ua,
356. Em realidade, como nota Willink74, este ainda é, em certo sentido, o 07u<0g de
Menelau. Na versao esquiliana do mito de Orestes, Menelau é inclusive rei de Argos,
junto com Agamémnon?>. Assim, o Atrida chega em uma casa aparentemente sem
Sdeomotng (“senhor da casa”): Agamémnon esta morto e Orestes ndo pode ainda assumir
o papel de chefe da familia, ndo tanto por ainda ser jovem, mas porque esta sendo
perseguido pelas Erinias e julgado pelo corpo de cidaddos da cidade. Menelau surge,
assim, como um potencial 6eomotng que pode corrigir a disfuncionalidade reinante no
palacio desde a partida dos gregos para Troia. Se na versdo esquiliana o desgoverno
presente no paldcio real alastra-se a cidade, na narrativa euripidiana os cidadaos de
Argos lutam para evitar que os problemas do oikog degradem a dinamica da cidade7¢.
Ha, aqui, claramente uma superposicio de temporalidades caracteristica dos
anacronismos da tragédia: uma monarquia mitica perdeu seu poder absoluto face ao

povo, sendo que este tltimo passa a julgar as disfuncionalidades do oikog.

Menelau, ap6s manifestar aquilo que sabe da situagdo atual do palacio gracas ao
advinho do mar (Glauco), é interpelado por Orestes, que aparentemente acabara de sair
do leito77. Segue-se, entdo, uma cena de suplica particularmente atribulada pela

inesperada entrada em palco de Tindareo, avo de Orestes. De modo a compreendermos

73 Di Benedetto 1961: 128. Cf. Porter 1994: 99.
74 Willink 1986: ad 356-7.
75 Ver as observacoes de MacLeod 1982: 127.

76 Sobre a auséncia de um chefe que comande o oikog e os problemas decorrentes desta vacincia
de poder para a comunidade na Oresteia ver Fialho 2012. Sailor; Stroup 1999 discutem um
problema parecido mas sob outra perspectiva, eles se interessam em saber como a comunidade
de Argos, na Oresteia, oferece resisténcia a disseminacdo dos crimes dos Atridas do ambito
familiar e aristocratico para o conjunto da cidade.

77 Sigo, neste ponto, a orientagdo cénica proposta por West 1987: ad 380. Willink 1986: xxxix
pensa que Orestes permanece deitado na cama até a sua ida, junto com Pilades, ao timulo de
Agamémnon e a Assembleia, de modo que ele tocaria Menelau ainda deitado na cama (cf. Willink
1986: ad 380). Parece-me implausivel, contudo, que Orestes tenha permanecido na cama
durante o seu debate com Tindareo: observe a maneira como o pai de Clitemnestra comenta a
presenca de Orestes "diante do palacio” (mpo dwudatwv 479), que poderia ter sido util para
dirigir a atencdo da audiéncia da cama para a fachada do paldcio que constituia a oknvi
(“cendrio”) da peca. A dltima referéncia explicita ao leito de Orestes é feita por Electra através do
substantivo A¢yog no verso 313.

31



todos os elementos envolvidos na suplica de Orestes a Menelau, faz-se necessario
percorrer todas as informagdes que o rei de Esparta teve a sua disposicdo para decidir
se ajudava ou ndo o seu sobrinho diante da iminente Assembleia argiva. Sera delimitado,
assim, o tema da salvacdo e da sua frustracdo que emerge com a suplica de Orestes a

Menelau.

1. 2. A salvagio através da @ulia e xapic: a suplica de Orestes a Menelau

A suplica de Orestes a Menelau encontra-se repartida em trés conjuntos de versos
do segundo episdédio da peca: 380-384; 448-455; 642-679. Ela segue os quatro passos do
processo de suplica delineados na monografia de Naiden sobre a suplica antiga’s: 1- a
escolha do suplicado, neste caso, Menelau surge como a nica possibilidade de salvador;
2- um gesto que denuncia a suplica: "Primeiro, toco os teus joelhos, como suplicante
(T®V oV 8¢ yovatwv TpwToAela Btyyavw / ikétng 382-383); 3- o contetido da stplica
propriamente dita com eventuais argumentos a favor da sua aceitabilidade; 4- a
resposta do suplicado, que aceita ou ndo a suplica, oferecendo eventualmente as razdes
para tal. A terceira e quarta etapas sdo as mais pertinentes para o estudo do tema da
salvacdo, de modo que concentraremos nossa atencdo sobre elas. Primeiramente,

vejamos a requisicdo e os argumentos de Orestes que promovem a sua suplica.

De maneira geral no teatro de Euripides, o pedido feito pelo suplicante ao suplicado
pode ser de alguns tipos. Um suplicante, por exemplo, pode pedir para ter a sua vida
poupada diante de um suplicado que se apresenta como inimigo, assim, Helena pede
cleméncia a Menelau nas Troianas (1042-1057) e as criancas de Héracles pedem para
serem poupadas pelo préprio pai em estado de loucura em Héracles (986-995). Outro

pedido feito pelo suplicante pode ser para cessar hostilidades bélicas, como Jocasta para

78 Naiden 2006. Os paragrafos seguintes sdo construidos a partir desse estudo, que é o mais
exaustivo sobre o tema da suplica no mundo grego (e romano) até o presente. Este estudioso
trabalha com um conceito de suplica mais abrangente do que a definicio de iketeia
(“suplicagdo”) do classico artigo de Gould 1973. Naiden inclui casos de stplica que, por exemplo,
ndo contém qualquer gesto especifico, como tocar os joelhos ou as maos do suplicado. O fato de
Naiden ter analisado um corpus muito mais abrangente que Gould permitiu retirar a
centralidade do aspecto gestual e ritual da suplica, uma vez que muitos exemplos vindos das
fontes gregas, como ele demonstra, ndo contém este elemento.

32



Etedcles e Polinices em As Fenicias (528-584)7°. H4, ainda, pedidos para que o suplicado
forneca algum tipo de auxilio ao suplicante, assim, Hécuba na peca homénima (752-
856) pede a Agamémnon ajuda para a realizagdo de uma vinganca contra o rei Tracio
Polimestor, culpado de sacrilégio contra os deveres de hospitalidade por ter matado o

filho de Hécuba.

0 pedido de Orestes, a semelhanc¢a daquele de Hécuba, é um rogo por ajuda, mas
também é, de maneira parecida com Helena nas Troianas, um pedido de salva¢ido pela
sua propria vida, embora ele ndo esteja ameacado pelo préprio suplicado, como o
exemplo de Helena diante de Menelau em Troianas, mas pela iminente punicdo dos
argivos. O que Orestes clama é, portanto, salvagdo (c®co6v 384; tnv cwtnplav 678).
Embora Orestes saiba que Menelau esta indeciso quanto a aceitar ou ndo a suplica, em
nenhum momento o filho de Agamémnon explicita como ele espera que Menelau o salve.
Voltaremos a este ponto quando comentarmos a resposta final de Menelau, que
conforma o ultimo momento do processo de suplica. Antes disso, vale a pena discutir o
outro elemento do terceiro passo da suplica que tera bastante influéncia no sucesso ou
ndo do ritual: os argumentos avancados pelo suplicante para convencer o suplicado a

aceitar o seu pedido.

Segundo concluiu Naiden®?, os argumentos avancados pelos suplicantes na cultura
grega podem ser agrupados em torno de trés categorias: 1- argumentos acerca de
reciprocidade, isto é, o suplicante afirma que fez ou fara algo positivo para o suplicado e,
portanto, espera um retorno reciproco desde servigo; 2- argumentos que relembram o
lago familiar ou de amizade que une suplicante e suplicado; 3- alega¢des sobre justica,
seja algo moralmente positivo praticado pelo suplicante ou algo moralmente negativo
ou injusto que o suplicante alega ser inocente, ou a0 menos ndo completamente culpado.
4- uma quarta categoria, que Naiden trata a parte por considerar uma consequéncia da
terceira, pode ser propriamente distinguida: argumentos que sdo mais diretamente
emocionais em torno da no¢do de piedade e que objetivam atrair a compaixao do

suplicado.

79 Um tépico discutido no capitulo seguinte.
80 Naiden 2006, especialmente o segundo capitulo.
33



A luz desta classificagdo feita por Naiden, é digno de registro que a argumentacéo
de Orestes a favor da sua suplica centraliza-se na dimensio da reciprocidade e dos lagos
de parentesco, embora marginalmente apare¢a algum comentario sobre a justica e
algum apelo a compaixdo do Atrida. E uma stplica, digamos, mais "racional” do que

"emocional "8,

Apods o pedido inicial de suplica dos versos 380-384, os argumentos de Orestes
estdo contidos em duas passagens do texto, antes e depois da intervengao de Tindareo:
448-455 e 642-679. As duas principais no¢des que informam a suplica de Orestes sdo
Xapig, do campo da reciprocidade, e @iAia, do dominio dos lagos familiares e de amizade.

Ja na sua primeira intervencio, Orestes deixa claro os termos da sua suplica:

€G 0" EATTLG T)UN) KATAPUYAG EXEL KAKDV.
QAN GBA WG TpAooovaLY ENTUXTIG LOAWV
Hetadog @idowol oolol o1ig evTpadiag,
Kal pn povog to xpnotov dmodafwv €xe,
AAA" GvTIAGCoL Kal TOVWVY €V TML PEPEL,
XAPLTAG TTATPWLAG EKTIVWV £G 0UG o€ S€l.
Ovopa yap, £épyov 8' o0k £xovaoLv ol @idot
ol un) 'Tl TaloL CUHPOPATS GVTEG PIAOL.

E em ti que reside a minha esperanca de salvagio. Se chegas, feliz, junto
de quem se encontra na desgraca, partilha essa tua felicidade com os
teus amigos; ndo guardes s6 para ti essa ventura, assume a tua parte
dos sofrimentos, para saldares a divida que tens para com o meu pai.
Pois s6 a fama de ser amigo, e ndo a acgdo, cabe a quem se ndo mostra
amigo na desgraca (448-455).

Orestes era uma crianca pequena quando Agamémnon esteve em Aulis, diz-nos o
adjetivo vimiog em Ifigénia em Aulis 622, o que significa que Orestes cresceu no
intervalo de tempo em que Menelau esteve envolvido na Guerra de Troia, incluindo os
seus sete anos de retorno, informados na Odisseia iii 304-308. Orestes teria, sugere
Porter8?, algo em torno de 16 a 18 anos quando cometeu o matricidio, sendo, portanto,

um efebo. Sendo assim, é possivel que Orestes e Menelau nunca tenham convivido antes

81 Konstan 2001: 51-8 nota a auséncia de pedido explicito de Orestes por piedade e contrasta
este fato com os pedidos de compaixao feitos por Filoctetes na peca homénima de Séfocles.

82 Porter 2003: 147.
34



do regresso deste ultimo de Troia. Uma das consequéncias deste fato é que ndo houve
oportunidade para a construcdo de lacos de @Aia, pelo menos ndo a modalidade mais
nobre de @uXia consoante a bela definicdo de Aristételes na Etica a Nicémaco: "o amigo é
quem passa o tempo de vida connosco e escolhe as mesmas coisas que nés ou partilha
das mesmas dores e das mesmas alegrias” (1166a 5-8), de forma que "é preciso tempo e
cumplicidade [entre os @idol]" (€Tt 6¢ mpog Seltat xpovov kal ocvvnbeiag 1156b 25-

26)83,

Orestes sabe que ele e o seu tio ndo sdo AmMA®G @iAoy, isto é, "amigos de forma
absoluta" (Arist. EN 1157b 4), de forma que o jovem Atrida precisa trabalhar a partir da
concepgio de @lia que é baseada meramente nos lagos de parentesco, gracas ao carater
abrangente que este termo possui em grego, usado tanto para designar parentes como
amigos sem filiacdo familiar84. Se, portanto, Orestes argumenta a partir deste
fundamento “biolégico” da @uia, ele propde a Menelau aprofundar a ligacido de @i,
indo além do aspecto meramente familiar, ao convida-lo a compartilhar consigo de
algum modo o sofrimento, como ilustra o verso 452 da citagdo acima (&AA' dvtidddov kal
TOVWV €v TOL pépeL). Assim, é reforcado o contraste entre a prosperidade de Helena e
Menelau e o sofrimento dos matricidas ja desenvolvido anteriormente por Electra a
Helena através da reiteragdo do adjetivo pakaplog / paxapio: "Tu sim, és feliz e feliz é o
teu marido. E aqui nos vindes encontrar nesta nossa desgraca” (ov &' 1 pakapia

HOKAEPLOG 0" 0 60¢ OGS / TiKETOV €' LA AOALWS TteMpayotag 86-87).

83 A tradugio da Etica a Nicémaco é esta de Caeiro 2012 com texto grego de Bywater 1894.

84 A bibliografia sobre o conceito de @uia é volumosa. O tratamento antigo mais exaustivo da
nogio foi feito por Aristételes na Etica a Nicémaco, particularmente os livros oitavo e nono. Para
um itinerario filolégico dos usos da palavra na literatura grega arcaica e classica, com a citagao
de bibliografia pertinente, ver Intrieri 2013. Sobre a inser¢do do tema da @uia na cultura grega
ver, entre outros, Lourengo et al. 1996a, Konstan 1996, Mitchell 1997. Sobre @uia na tragédia
grega a monografia mais abrangente é esta de Belfiore 2000, embora o entendimento que esta
estudiosa possui do conceito de @uAia seja discutivel porque demasiado amplo. Veja, por
exemplo, sua defesa no capitulo sexto de que o Ajax de Séfocles encena uma violagio da @ia
porque "the suicide itself, however, is best interpreted as an instance of harm to philos" (101). A
autora ndo dedica nenhum capitulo do livro a Orestes, sendo que a breve discussdo da autora
sobre a pega nas paginas 137-9 limita-se a observar como certos @uoi (aqui entendidos como
meros parentes) sdo também inimigos. O fato de a autora negligenciar, com frequéncia, o afeto
como componente da @uAia faz com que ela perca a sutileza com a qual Euripides diferencia a
@Wia afetuosa de Electra por Orestes da @uiia por mero laco de parentesco entre Orestes e
Menelau. Ainda sobre a @ulia no Orestes, ver Lourengo 1996b.

35



A amizade requer reciprocidade, argumenta Aristételes na Etica a Nicémaco
(1157b 30-32), certamente fazendo eco da opinido corrente entre os gregos. Com
reciprocidade, nés chegamos na outra palavra chave usada por Orestes para atrair a
ajuda de Menelau: xapig. De maneira similar ao que se passou com @Ala, Orestes
também ndo possui nenhuma relacdo direta de favor ou gratidao - os dois principais
significados do termo?8> - com Menelau, de forma que mais uma vez a retorica do heréi
da peca centrar-se-a no passado. Orestes recupera o motivo homérico da expedicdo a
Troia como uma guerra na qual os gregos "morreram na ampla Troia para fazer um
favor aos Atridas" (Od. iii 306-307), porém adiciona mais for¢ca ao motivo por reiterar a
sua condic¢do de filho de Agamémnon e da xd&pts que este deu a Menelau por comandar a
tropa grega que recuperaria Helenase. E em nome, portanto, desta xapLtag TMATPWLAG,
como diz o verso 452 da pega, que Orestes pretende, junto com os argumentos acerca da
@Wla, encontrar a salvacdo na figura de Menelau. Nesse sentido, Orestes desenvolve o

assunto no seu ultimo discurso de suplica:

amédoto &', wg xp1) Tolg iAol ToVG iAo,
T0 o®U' GANOGG, ool tap' domid' Ekmov@v,
OTlwG oL TNV o1V amoAdfolg Euvaopov.
dmoTeLGOV 0DV pot T TO TOUT' kel AaBdV,
uiov Tovroag NUEpa, U@V VTIEP

OWTNPLOG OTAG, U1 §€K' EKTAT|o0G €.

Devolve-me entdo favor com favor, como é dever dos amigos para com
0s amigos; ele arriscou lealmente a vida, a lutar a teu lado com o seu
escudo, para que pudesses reaver a tua esposa. Restitui-me o que la
recebeste, esforca-te um unico dia, e ndo dez anos, actua como nosso
salvador (652-657).

Menelau, contudo, é um homem que observa somente o presente e negligencia o

passado: sua preocupacdo com a situacgao politica atual no Palacio e em Argos, revelada

85 "The xdaptg, of course, is both the concrete favour and the emotion involved in receiving the
favour” (Scott 1983: 6). Para a evolucdo semantica do termo e de outros que, embora nao
relacionados etimologicamente com xdptg, rendem a ideia de gratiddo em grego, ver Hewitt
1927. Konstan 2006: 156-68 estuda a apresentagido de ydpitg como gratiddo na Retérica de
Aristételes.

86 O topico da Guerra de Troia como um favor dos gregos a Menelau por recuperar Helena esta
presente de maneira substancial, como veremos no terceiro capitulo, na Ifigénia em Aulis.

36



desde a sua entrada em cena, é evidente no decorrer da peca. Esquecer o passado é€,
todavia, fatal para a esperanca de salvacdo através da xdpis: sem a lembranca dos
favores recebidos no passado ndo se pode devolvé-los no presente8’. O rompimento do
circuito de reciprocidade da xapig ocasionado pela perda das lembrangas dos favores
recebidos é, como bem sabe a personagem de Tecmessa no Ajax de Séfocles, aquilo que
desautoriza o provérbio dito por ela: "gratiddo é o que gratidio sempre engendra"”
(xapig x&pv yap €otv 1) Tiktovo' del 522)88,

A suplica de Orestes baseada em argumentos em torno de @Aia e xapig deveria ter
sido perfeitamente razoavel e simpatica para a audiéncia da peca, em que pesem certas
manipulacdes de palavras com meros fins retéricos que demonstram a superficialidade
com a qual Orestes lida com o tema da justica do matricidio, como a acumulagdo em
poucos versos de termos do campo semantico da injustica ou do erro: A&dik® (646),
adkov (647), adikwg (648)8%. Assim, ndo concordo com os criticos que desvalorizam o
apelo a yxapig por parte de Orestes como se fora uma demanda que se baseasse num
calculo comercial de favores?°. Para a nossa concep¢do moderna de gratiddo e de favores
altruisticos, a nogdo grega de xd&plg surge, muitas vezes, como egoista ou auto-centrada,
por esperar ou mesmo cobrar uma retribuicdo. Para os gregos, contudo, o problema
residia muito mais na falta de retribui¢do do favor do que no ato de cobrar ou relembrar

os favores prestados a outrem??,

87 Cf. Hewitt 1927: 146-7 que exemplifica alguns usos em grego de xapig com verbos do campo
semantico da memdria.

88 Em Heraclidas, a personagem de Iolau deixa claro que a sua xapig pela ajuda vinda dos
atenienses serd recompensada no futuro gragas ao trabalho da memédria do favor recebido:
"considerai-os [0s atenienses] sempre como salvadores e amigos. E - lembro-vos eu - nunca
levanteis contra esta terra uma lanca hostil" (313-314). Traducao de Silva 2000.

89 Concordo com Wolff 1983 [1968]: 352 que o jogo de palavras destes versos na verdade
esconde uma falta de preocupacdo de Orestes com a justica dos seus atos. Ainda sobre este
passo, ver a interessante nota escrita por Silva 2010b: 58, n. 11.

90 Veja, por exemplo, Smith 1967: 301; Silva 2010b: 58. Falkner 1983: 295 reitera a avaliacdo de
Smith, mas a adapta para a sua proépria leitura da peca: o imaturo e hesitante Orestes aprendeu
com Tindareo e Menelau que é este tipo de argumento que deve ser usado caso ele queira salvar-
se neste ambiente social corrompido.

91]J4 os herdis homéricos esforgavam-se para se mostrarem merecedores de ajuda divina devido
aos favores concedidos aos deuses. Os oradores do século quarto reiteradamente relembravam
ao juri popular os seus favores a comunidade como forma de despertar a gratiddo e a simpatia
do juri. Como nota Ober 1989: 226-30 na sua discussdo sobre a x&pig que os cidadios ricos
demonstravam nas cortes para angariar a simpatia do juri, este ndo colocava em causa a

37



Como se sabe, a suplica de Orestes finalmente falhard: Menelau oferece uma
resposta evasiva, sendo que ele mesmo sai de cena sem esperar a réplica do seu
sobrinho. A primeira grande esperanca de salvacdo de Orestes, que foi nutrida
cuidadosamente pelo poeta nos primeiros 724 versos, desfaz-se. Com o estudo das
razoes que levam Menelau a rejeitar o pedido de Orestes nds entramos na quarta fase do

processo de suplicacdo exposto por Naiden, isto é, a resposta e razdes do suplicado.

Assim, o fato de Orestes possuir uma grave doenca e ser perseguido ndo apenas
pelas Erinias, mas também por “todos os cidaddos” (mavtwv mpog aot®v 446) €, para
Menelau, ovpgopds ég tolioyatov, isto é "o extremo do infortinio" (447)%. E
importante enfatizar que a posicdo social de Menelau encontra-se duplamente
ameacada: em Esparta, o seu reinado é ameacado por Tindareo; em Argos, o conjunto
dos cidaddos muito provavelmente ndo ira permitir que o Atrida assuma o poder, uma
vez que os argivos estdo agastados com as consequéncias da Guerra de Troia, incluindo
o0dio a mulher cujo rapto foi o0 motivo da guerra (Helena anda as escondidas na cidade
como mostram os versos 97-109). Sendo assim, como expde de maneira especialmente

elucidativa Maria de Fatima Silva, "this is the Atreid's dilemma":

If he supports Orestes in this case, which is highly likely to result in his
conviction, he will be putting family interests first before the legal
objectiveness that the assembly wants. However, it is not just the
possibility of social reproach that stops him. He also meets resistance
within his household, above all from Tyndareus, and finally there is a
sense of impiety that disrespects the traditional divine order (623-4)%.

0 aywv (“debate formal”) entre Tindareo e Orestes é igualmente relevante para a
decisdo de Menelau. Esta discussdo entre o pai de Clitemnestra e o assassino desta

possui uma grande relevancia para o prosseguimento da trama da pe¢a, uma vez que o

pertinéncia destes cidaddos tentarem convencer a audiéncia de que mereciam gratidao, algo
portanto que parecia normal para um cidaddo ateniense. A énfase dada por Aristoteles na
Retdrica (1385a - 1385b) a uma xapig desinteressada que sé visaria o beneficiado surge, quando
contrastada com as outras fontes gregas, como uma versao idealizada da pratica real da xapig
entre os individuos. Justamente por se concentrar tanto sobre o tratamento aristotélico da xap1g,
Konstan 2006: 156-68 oferece uma visdo da gratiddo entre os gregos que ndo me parece
compartilhada pela maioria da audiéncia do Orestes.

92 Tradugdo do verso 447 por Silva 1999 [1982].
93 Silva 2010a: 86.
38



vencedor do debate terd como prémio, como observa Collard?4, a simpatia de Menelau, o
que significa a possibilidade de intervencdo junto aos cidadaos de Argos. O rei de

Esparta atua, assim, como uma espécie de "juiz silencioso"?5 da cena®®.

Vale ressaltar que o debate sobre o mérito do matricidio e da adequada punicdo ao
feito de Clitemnestra, entre Orestes e Tindareo, parece nio ter tido consequéncia
decisiva para a resposta do esposo de Helena relativamente a stplica do seu sobrinho.
Certo, Menelau fica tanto verbalmente como gestualmente numa crise de indecisdo sem
saber para qual lado se vira (632-639)%7, mas ele ndo faz menciao dos méritos da
culpabilidade e da punicdo de Orestes ou como o seu sobrinho deveria ter lidado com o

crime de Clitemnestra.

Relativamente ao contetido da suplica de Orestes, baseada, como vimos, nas no¢des
de @Wia e xapig, Menelau aparentemente nio rejeita o principio de que deveria ser
solidario com um parente (cf. os versos 683-704), mas o submete a sua alegada falta de
forca para lidar com o povo de Argos, visto que regressa de Troia "sem companheiros de
armas, vitimas de penas que ndo se esgotam" (688-689). O marido de Helena preza,
assim, pela precaucdo, um termo chave que caracteriza a sua conduta: primeiro
afirmado pelo préprio Menelau (cf. o uso do verbo evAaBéopar em 699), depois
enfatizada por duas vezes, com conotacdo claramente negativa, por Orestes (cf.
NUAaBEIBD’ 748; nUAaBelto 1059)9%.

Tendo descartado uma ajuda que va além do limite da precaucio, Menelau, apesar

de tudo, promete auxiliar Orestes de uma maneira precisa: "eu irei encontrar Tindareo e

94 Collard 1975: 70.
95 Collard 1975: 70.

96 Além do fato de que certos argumentos avancados tanto por Tindareo como por Orestes serdo
aproveitados na Assembleia reportada pelo mensageiro, como veremos.

97 Willink 1986: ad 632-716 comenta que este tipo de indecisdo é tipico das cenas de suplica,
mas Euripides poderia ter omitido esta convengdo se o seu objetivo fosse retratar "Menelaus in
the darkest possible light", como pensa Porter 1994: 70.

98 Note que este mesmo conceito de precaucido (eVA&Bewa) é divinizado por Etéocles em As
Fenicias, servindo para caracterizar a sua postura defensiva diante da investida da armada
argiva. Dada a caracterizacdo bastante depreciativa desta personagem em As Fenicias (cf. o
segundo capitulo), é notdria a conotacdo negativa que o termo assume nesta peca e, também, em
Orestes. Note que o verbo gvAaféopal é usado de maneira igualmente negativa na pfjoig de Etra
nas Suplicantes (325), desta vez aplicado ndo a um chefe politico mas a prépria moAig. Garzya
1962: 111, que me ofereceu os instrumentos para redigir esta nota, observa que evAdfewx é "una
parola per la quale Euripide ha in genere poca simpatia".

39



a cidade, tentarei persuadi-los para a tua causa conduzindo a ira excessiva deles de
maneira apropriada” (éA0wv &' £yw ool TuvSapewv melpdooual / TOALY TE TEToAL TEL
Alav xpfioBat kaAds. 704-705)%9. O filho de Agamémnon sente que esta promessa é, na
verdade, uma recusa, o que aparentemente tem razao de ser, dado que Menelau sequer
aparece na Assembleia e ndo age para evitar a condenacao do sobrinho. Nesse sentido, a
traicdo de Menelau nao se deve tanto ao fato de o rei de Esparta ter recusado a suplica
de Orestes, mas de ter prometido esta via de salvacdo para Orestes (cf. cwilewv 710) e
ndo a ter cumprido. Como nota o estudo de Naiden, a recusa de uma suplica é um
fendmeno relativamente comum na literatura grega (o estudioso aponta setenta casos
de recusal?®), enquanto a quebra da promessa em ajudar o suplicando (aquele que faz a
suplica) é um ato raro: "keeping promises is a norm, whereas acceptance and rejection

are options"101,

Um escllio a Orestes possui uma interessante resposta para esta posicdo de
Menelau. O escoélio ao verso 371 é conhecido nos estudos classicos por informar o ano de
408 como a data da apresentacdo da peca. Este mesmo texto fornece, além disso, um

interessante comentario sobre a caracterizacdo de Menelau na peca:

Todas as palavras de Menelau sdo falsas (UmovAa mdvta ta pnuata
Meveddov), pois a partir delas o poeta ridiculariza (kwuwdel) as
opinides instaveis dos lacedemoénios, como ele também faz em
Andrémaca: 'O habitantes de Esparta, os mais odiados entre todos os
humanos, conselheiros de enganos'. Antes de Diocles, em cujo
[arcontado] Orestes foi produzido, vieram embaixadores lacedemdnios
para tratar sobre a paz com os atenienses, mas os atenienses nao
aceitaram [a proposta] porque ndo confiavam neles. Isto aconteceu no
arcontado de Teopompo, que precedeu Diocles, como registra
Fil6coro.102

0 antigo comentador de Euripides propde, assim, que um acontecimento histérico

da Guerra do Peloponeso teria condicionado a caracterizacdo dramatica de Menelau em

99 Traducgdo prépria.
100 Naiden 2006: 130. Ainda decorrente do estudo de Naiden, especialmente do seu terceiro

capitulo, é a conclusdo de que quase nunca ha qualquer tipo de sanc¢do (divina ou humana)
contra o suplicado que rejeita uma suplica.

101 Naiden 2006: 122.
102 Tradugdo prépria a partir da edigdo grega do escdlio de Orestes feita por Dindorfius 1863.
40



Orestes, nomeadamente a proposta espartana de paz realizada no final da primavera ou
no inicio do verdo de 410. Dessa maneira, a representacdo do rei de Esparta carregaria a

marca do antiespartanismo de Andromaca, uma pega produzida no inicio da guerra.

E certo que uma razio de ordem dramatica - a necessidade de prover Orestes com
um antagonista da sua propria familia que pudesse ter influéncia junto aos argivos - e
outra de ordem histérica - a fama de traicoeiros dos espartanos e o carater
alegadamente pouco confidvel da proposta de paz de 410 - ndo precisam ser
excludentes: elas poderiam fazer parte seja da intencdo do poeta seja da recepcdo pelo
pubico original da peca. Por outro lado, a personagem de Tindareo, como sera
argumentado na préxima seccdo do capitulo, deve ser levada a sério porque possui uma
argumentacdo em torno das leis que deveria ser sensivel ao menos para uma parte da
audiéncia, ainda que ele seja explicitamente apresentado pelo Coro como espartano (0
Imaptiatng Tuvddpews 457). Estamos aqui, com efeito, no reino especulativo da
intencdo do poeta e da reacdo da audiéncia, mas a obra estética que possuimos - o texto
da peca - parece fazer uma distin¢ido entre os dois espartanos quanto as suas palavras:
Menelau nao cumpriu o que prometeu, enquanto o pai de Clitemnestra coloca pontos
importantes para refletir sobre a pratica de institucionalizacdo através das leis dos
crimes de sangue, algo que sabemos que foi uma pratica advinda com a emergéncia do
governo da lei no quadro da cidade e celebrada cinquenta anos antes na Oresteia de
Esquilo103,

Voltando a cena de suplica, ndo fica claro em nenhum momento da peca o que
exatamente Orestes espera que o tio faca a fim de salva-lo, mas certamente a proposta
de Menelau ndo agradou o jovem Atrida. Quando Menelau sai de cena ap6s a sua
resposta a suplica, Orestes, naturalmente, ainda ndo sabia que o tio ndo estaria presente
na Assembleia. Orestes, ainda assim, é bastante critico a postura de Menelau,
censurando-o novamente em termos de @ia e x&pts. Eu encontro alguma dificuldade
em entender a reacao de Orestes contra a proposta do tio: afinal tentar persuadir a

cidade foi justamente o que o jovem foi fazer com a ajuda de Pilades na ocasido da

103 Vale lembrar, também, que a espartana Helena é divinizada por Apolo no éxodo da peca,
ainda que, como veremos na conclusdo deste capitulo, as palavras de Apolo ndo precisam ter
uma influéncia decisiva para o entendimento da acdo humana deste drama.

41



reunido da Assembleia, de sorte que se tratava de um caminho plausivel de salvagdo104.
Menelau era fraco demais para usar a forca contra os argivos, Orestes igualmente105. A
julgar pela maneira ressentida com a qual Orestes comenta para sua irma a auséncia de
Menelau na Assembleia (1056-1059), ele esperaria que o tio interviesse na reuniao e

impedisse, qualquer jeito que fosse, a condenagdo capital dos matricidas.

0 mundo de Argos, nesta peca, ndo possui uma figura de autoridade comparavel a
Pelasgo nas Suplicantes de Esquilo, que intervém a favor das Danaides junto a
Assembleia argiva. No Orestes, a lideranca dos grandes individuos estd moribunda, mas
ndo o poder do 6fjpog de cumprir a sua vontade de modo a fazer o que pensa ser
necessario para a salvacdo da cidade. Com este topico, passamos a estudar como 0s
cidadaos de Argos posicionam-se face ao que consideram uma ameaca para a cidade:

Orestes e Electra.

2. A copia da toAg de Argos

A famosa versiao esquiliana do mito de Orestes ndo é a Unica manifestacdo cultural
grega que coloca o dilema do acolhimento de um her6i matricida nos quadros da cidade
de Atenas. A figura de Orestes era também muito popular em outro ambito da religido
gregal®, A festa dionisiaca das Antestérias incluia, com efeito, um ritual que relembrava
a entrada de Orestes em Atenas, ainda com a macula (uiaopa) advinda do matricidio.
Como um ser impuro que teve contato com a morte, Orestes poderia espalhar o piaopa
para os atenienses, de sorte que ele ndo podia obter uma hospitalidade integral, ndo
podendo ser recebido em uma mesa comum para beber e comer. Euripides, na Ifigénia
entre os Tauros, apresenta uma etiologia para este ritual, que configura, alids, uma das

principais evidéncias que temos para a inser¢do do mito de Orestes nas Antestérias107:

104 Cf. Konstan 2001: 55.
105 Ver os comentarios de Verral 1905: 212-24 sobre as limitagdes do poder de Menelau.
106 Sobre a figura de Orestes na religido grega, ver Liapis 2006.

107 Uma outra evidéncia antiga para esta celebracdo é um fragmento de Fanodemo, autor do
século quarto, que pode ser lido em tradugdo inglesa em Parker 2005: 293. Também sao uteis
alguns versos de Acarnenses de Aristéfanes, por exemplo 1000-1002, 1085-1087. A afirmacao
feita por Pereira 2012: 355 de que "essa festa ndo tem consequéncias culturais dignas de nota" é

42



Pois ali ha um tribunal sagrado, que Zeus instituiu para Ares, por causa
da poluic¢do que lhe sujara as maos. Ao chegar 14, a principio,

nenhum dos anfitrides <me> mostrou boa vontade, visto eu

ser odiado pelos deuses. Mas depois, os que tiveram vergonha
ofereceram-me, por hospitalidade, uma mesa, mas a parte,

ainda que sob o mesmo tecto. Nao falavam comigo,

mantinham-me em siléncio, para que eu aproveitasse a

comida e a bebida apartado deles. Tinham prazer em encher-

me uma taca apropriada, com uma medida digna de Baco.

Eu ndo tinha o direito de censurar os meus anfitrioes,

sofria em siléncio, fingindo ndo perceber o que se passava;

mas lamentava-me profundamente por ser o assassino

da minha mae. Ouvi dizer que as minhas desventuras se

tornaram um ritual iniciatico para os Atenienses e que ainda
permanece o costume de o povo de Palas honrar o congio (947-960)108,

Neste ritual, a presenca de Orestes, enquanto elemento impuro, incomoda os
atenienses. De forma a respeitar, de algum modo, os elementos de hospitalidade, os
atenienses inseriram Orestes numa espécie de "anti-simpdsio”, como observa Daniel
Noell%9, em que os convivas bebem a parte e em siléncio, algo que remete, ainda
consoante Noel, a uma simbologia de dissolu¢do da ligacdo comunitaria, também
evidenciada pelo fechamento dos santuarios e pela suspensio, no dia do festival, de
qualquer atividade da cidade que necessitasse de pratica de juramentos!10, Dessa forma,
os cidaddos de Atenas lidavam, como individuos e como coletivo, com o problema do
matricidio de Orestes, que precisa de purificacdo, mas também julgamento e punicdo, de

maneira que a sociedade possa recuperar o equilibrio ameacado pelo piaopol!l,

Sendo assim, a audiéncia da peca estaria, com o Orestes de Euripides, mais uma vez

face a face com as consequéncias religiosas e politicas da questdo da reintegracdo de

superficial. Essa alegacao reflete, possivelmente, uma influéncia excessiva do tratamento cémico
e ridicularizante da festa presente em Acarnenses.

108 Traducdo de Rodrigues 2014. A historicidade do relato de Euripides sobre esta celebragao é
aceite, do ponto de vista da histéria da religido grega, por Burkert 2011: 319-24, mas negada, a
partir de uma abordagem de critica literaria, por Scullion 1999-2000: 225-31. Liapis 2006
defende a narrativa de Euripides frente aos estudiosos que sdo céticos quanto a historicidade do
ritual descrito neste passo da Ifigénia entre os Tauros.

109 Noel 1999: 138.
110 Cf, Burkert 2011: 320.

111 Vide os comentarios de Allen 2000: 73-5, que enfatizam o fato do festival dramatizar os varios
papéis que os atenienses poderiam desempenhar em relacdo a Orestes.

43



Orestes na comunidade da moAlgc. Como notam diversos especialistas, a Argos
representada na peca é similar a Atenas, especialmente devido a presenca de uma
Assembleia popularti2, E preciso observar, contudo, que Argos foi uma democracia
durante boa parte do século quinto, sendo uma democracia aliada a Atenas no ano de
producio da peca. Nesse sentido, é importante ter em mente que a referéncia politica da
audiéncia ndo precisa, necessariamente, limitar-se a Atenas, uma vez que o fato de a
peca explorar as similaridades entre duas democracias aliadas pode sugerir uma
reflexdo sobre a condicdo da oAl democratica sob contexto de crise e, particularmente,
sob ameaca de movimentos antidemocraticos, uma vez que, como Atenas, Argos também
sofreu um ataque a sua democracia devido a um golpe oligarquico apoiado por Esparta

no ano de 417113,

Assim, eu penso que a simpatia da audiéncia poderia oscilar no transcurso da
representacdo da peca. Como corretamente enfatizam comentadores como West, Porter
e Meddall4, Euripides, no primeiro episédio, parece claramente trabalhar a figura de
Orestes (e de Electra) de modo a despertar compaixdo junto a audiéncia. A partir do
debate formal entre Orestes e Tindareo, contudo, eu divirjo destes estudiosos, pois a
audiéncia (ou parte dela) poderia ser sensivel aos apelos de Tindareo a favor da lei e do
fim dos crimes de sangue, que reverberam na propria decisdo da Assembleia. Nesse
sentido, o velho espartano funciona como uma antecipagdo do argumento legal que ira
prevalecer contra o matricidio na decisdo dos argivos. Os argumentos de Orestes neste
debate com Tindareo, por outro lado, antecipam os argumentos do jovem na propria
Assembleia, sendo baseados, como veremos, em uma ética de justica arcaica que
antecipa, em palavras, as agées que dominam o final da peca, sustentadas, por sua vez,
numa conduta de vinganca a qualquer custo que entra em conflito com o mundo legal da
oM. Faz-se oportuno, assim, que nos debrucemos de maneira mais pormenorizada

sobre a figura de Tindareo e o seu argumento a favor da lei.

112 Assim, West 1987: 36.
113 Sobre o golpe oligarquico em Argos, ver David 1986; Fornis 1993.
114 West 1987: 26-46; Porter 1994; Medda 2001: 5-61.
44



2.1. Tindareo e a lei comum aos Helenos

O principal argumento de Tindareo sobre a conduta de Orestes em relacdo ao
assassinato de Agamémnon por Clitemnestra pode ser assim resumido: o velho
espartano admite que aquilo que a sua filha fez foi uma "ac¢do vergonhosa" (ailoxiotov
€pyov 498), de sorte que cabia a Orestes "procurar a justica de sangue" (alpatog &iknv
500). A partir deste ponto, as visdes de Tindareo e Orestes bifurcam quanto a punicio
que deveria ser infligida a Clitemnestra. A argumentacdo "juridica" que embasa a
punicdo a Clitemnestra por parte dos dois "litigantes" revela duas visdes distintas: a

defesa de Orestes é baseada nos valores dos herdéis épicos, em contraste com a

Q-

argumentacdo de Tindareo que pde relevo na norma legal da m6Alg contemporanea
peca.

A versdo que Orestes sustenta na sua réplica a Tindareo (544-604) é similar aquela
que é reportada pelo mensageiro como sendo o discurso de Orestes na Assembleia (932-
942). Segundo o jovem Atrida, o matricidio foi necessario para vingar o pai (cf. Tipwp®v
matpt 547; 563). Vinculando o tema da justica do matricidio a questdo da sexualidade
adultera da sua maie, Orestes declara que "[ela] envolveu-se com um homem" (559),
"ndo conservou intacto o seu leito" (575), de forma que "aquela que traiu o leito de meu
pai pereceu" (939-40). Nesse sentido, Orestes defende que matar Clitemnestra forma
parte de uma pratica que busca conter o adultério feminino e o perigo que isto
representa para o controle politico da casa e da monarquia. Ao fazer isso, Orestes julga
ter prestado um "servigo a Grécia inteira" (Gmacav ‘EAAGS' w@eAd 565), dado que "foi

para vos ajudar, mais que ao meu pai, que matei a minha mae" (934-935).

O herdi da peca compara explicitamente Clitemnestra e Penélope (588-590),
retomando intencionalmente o entendimento épico sobre infidelidade feminina e

vinganca masculinalls. Nesse sentido, a réplica de Orestes a Tindareo, bem como o seu

115 Diggle condena estes versos. Duas ordens de argumento sao geralmente avangadas contra a
autenticidade destas linhas: uma linguistica, o uso estranho da forma ativa yapeiv para uma
mulher (em vez da passiva yopeloBat), outra literaria, dado que teriamos aqui um paralelo
mitolégico inapropriado entre a casa de Odisseu e a casa de Atreu. O ultimo argumento é menos
forte: como mostra Van der Valk 1984: 172 ja a Odisseia estabelecia paralelos entre Clitemnestra
e Penélope. Sobre o plano linguistico, a forma ativa yapeiv, como se a mulher fosse a parte ativa
no estabelecimento do casamento (e ndo a parte passiva, como era o costume), pode representar

45



discurso de defesa na Assembleia, apelam ao bom senso do cidadao masculino grego de
mostrar compaixao com quem pune as mulheres pelas suas transgressdes que ameagam
a estabilidade do oikog e, por consequéncia, do dominio masculino na vida social e
politica da moA. Ao fazer isso, o jovem "move the debate away from the particular
charge (matricide) to what he sees as the underlying principle involved: the restraint of
dangerous women".116Esse principio subjaz tanto o mundo herdico como o tempo
contemporaneo da audiéncia, configurando-se, portanto, como um ponto em comum

entre o tempo mitico e o tempo histéricoll7.

Tindareo discorda com a maneira como Orestes propde punir Clitemnestra, bem
como a forma como relaciona o seu ato de homicidio com o bem-estar da comunidade.
Para o pai de Clitemnestra, Orestes, em vez de matar a proépria mae, deveria té-la
expulsado do palacio (cf. ékBaielv te Swpdtwv / untépa 501-502), pois o castigo do
exilio era recomendado pela lei que vem ja dos antepassados. E interessante notar a
diferenca de tom entre os discursos de Tindareo e Orestes: o primeiro enfatiza a
indissociabilidade entre ato juridico e ato religioso: o crime de sangue, para Tindareo,
contamina o homicida e o seu entorno, a ponto de "ndo ser permitido expor-se aos
olhares nem ao contacto fosse com quem fosse" (513-514). A maneira de interromper a
transmissao do piaopa citado por Tindareo no verso 517 €, assim, o exilio do assassino
ou, a julgar pela dltima parte do primeiro discurso de Tindareo, a condenagdo a morte
por parte da autoridade do corpo de cidaddos. Orestes, por outro lado, ndo tem nada a

dizer sobre piaopa: seja aqui, na sua siplica a Menelau ou na Assemb]eia.

uma nuance intencional do poeta para reforcar a critica de Orestes ao comportamento
"masculino” e perigoso de Clitemnestra que, como tal, deveria ser eliminado, refor¢ando o ponto
retdrico do jovem. Nesta linha de raciocinio segue o detalhado artigo de Mirto 1980 (cf. Van der
Valk 1984: 172).

116 Goslin 2006: 231. O temor do comportamento das mulheres, especialmente da sexualidade,
dentro do mundo das ideias veiculadas através da otica masculina, é um fendmeno de forte
recorréncia na literatura grega. Basta lembrar da importancia que o rapto das mulheres assume
no inicio da narrativa das Histdrias de Heréddoto para que se tenha uma no¢ao deste tépico. Para
a repercussao deste assunto na tragédia grega ver, por exemplo, Hall 1997.

117 Trata-se, também, de um principio que contribui para unir as partes da peca: o presente
discurso de Orestes, a sua defesa na Assembleia, bem como o plano de assassinar Helena, todos
partem da ideia de conter o perigo feminino. Nao esquecer que Helena é o paradigma da mulher
sedutora e perigosa para a cultura grega (ou ao menos para a literatura ateniense). Sobre este
ponto ver a coletdnea de textos sobre o mito de Helena em Fialho et al. 2007.

46



0 ponto que Tindareo reforca é que a autoridade para punir precisa passar pela lei
da comunidade e ndo pela iniciativa individual ou familiar. Seu argumento ecoa a pratica
judicial da Atenas classica, em que, apesar do processo de homicidio ser aberto pela
familia da vitima, apenas a moAlg tem autoridade para decidir e, em geral, executar, a

punicdo que ela julga apropriada ao homicidal18.

0 terceiro capitulo do livro de John Porter contém um dossier bastante critico face
a pertinéncia do argumento legalista de Tindareo. Para Porter: "Tyndareus' indictment
of Orestes should be seen as a ruthlessly logical and superbly skillful exploitation of
rhetorical weapons, employed to present Orestes' deed in the most damning light
possible"119. Como o proéprio autor reconhece, contudo, o fato de uma personagem
euripidiana utilizar tépicos retdéricos ndo invalida a pertinéncia do conteido do
discurso120, Além da retoérica de Tindareo, Porter pde muito peso na intimidacao feita
por Tindareo a Menelau ("ou ndo pises mais solo espartano”, verso 626). Para o
estudioso, "Tyndareus' role is not to convince, but to intimidate"121. West, por sua vez,
possui visdo similar ao afirmar que "it is anger, not principle, that leads him to sentence

his grandchildren to death by stoning"122.

De forma a avaliar se Tindareo possui uma questdo juridica relevante para a
audiéncia ou se seria visto apenas como um velho colérico e "sofista", é preciso enfatizar
que os gregos do periodo classico permitiam muito mais espaco para a expressao dos
sentimentos de ira nos processos judiciais do que na nossa concep¢do moderna de
direito. Em muitas ocasides, um litigante em um processo judicial ateniense justificava o
seu pedido de punicdo por parte do tribunal em nome da ira causada pelo ultraje
sofrido, através sobretudo do uso do verbo 6pyilw e do substantivo o6pyr. Assim,

Is6crates explica o desejo de Locites para punir com estas palavras: "Eu sofri ultraje e

118 Esta é uma explicagdo para o fato de Tindareo propor exilio (507-517) e, alguns versos
depois, apoiar a condenacdo a morte do matricida (536). Esse fato ndo mostra uma
personalidade cinica do espartano nem que os seus argumentos sdo flteis (pace Wolff 1983
[1968]: 351). Cf. Saunders 1991: 96-102 que nota a tendéncia da lei grega de trazer a punicao
dos crimes para a responsabilidade das cortes e dos funcionarios da oA,

119 Porter 1994: 111.
120 Porter 1994: 115.
121 Porter 1994: 110.
122 West 1987: 35. Cf. Zeitlin 1980: 65 que chama os argumentos de Tindareo de "specious”.
47



desonra, sendo que é conveniente para homens livres para estar mais coléricos (udAloT'
0pyilecbal) quanto a isto e para infligir a maior punicdo (tipwpiag) (Isoc. 20. 6)123,
Demostenes, como argumenta Danielle Allen!24, insere a ira dentro do quadro da justica
advinda dos tribunais da democracia, mostrando que a decisdo correta do povo é fruto
tanto da coélera quanto da justica. Quando, por exemplo, o orador antigo afirma que o
ofjnog, agindo de maneira nobre, justa e "irada" (wpyioBn), repreendeu Midias, que o
havia agredido na frente do préprio povo nas Dionisias de 348125, Como argumenta
Allen: "In oratory, anger is the reason most frequently given by orators to explain why

they, or someone else, or the city has tried to punish or wishes to punish"126,

E um dado aceite entre os estudos recentes da oratéria do século quarto que os
litigantes utilizam uma retérica do direito que busca incessantemente (e por varios
meios) a empatia do jari popular, o que implica a necessidade, por parte do orador, de
respeitar certas coordenadas da visdo de mundo do &fjpog. Assim, o fato de Tindareo
apresentar os seus argumentos legais de uma maneira irascivel nao seria, por si s6, algo
reprovavel ou antipatico para a audiéncial?’. A questdo mais importante do ponto de
vista do publico provavelmente seria a utilidade deste sentimento para superar os
conflitos éticos presentes na relagdo entre o matricidio e a comunidade. Se a audiéncia
tiver sido sensivel ao apelo de Tindareo para se por fim aos crimes de sangue através de
procedimentos legais coletivos, certamente, entdo, os argumentos do espartano sao

sérios e pertinentes.

123 Tradugdo prépria a partir da edi¢do de Norlin 1928.
124 Allen 2000: 51.

125 Demostenes 21. 2. Edicdo grega por MacDowell 1990. Cf. Demostenes 24. 8 com o
comentario de Dover 1994 [1974]: 182.

126 Allen 2000: 50; Cf. Cairns 2015. A tese que informa o livro de Allen, com efeito, é que o
sentimento (j& homérico) de ira causada pelo sentimento de ter sido ultrajado e, portanto,
menosprezado em sua honra, continua a ser bastante operativo na concepg¢do de justica e de
direito do periodo classico. O que o novo enquadramento judicial da cidade permite, como
ensina a estudiosa, é o direcionamento da ira e do seu desejo de puni¢ao individual para o marco
coletivo da moOAlg, que apresenta o seu tribunal como uma entidade que pode emitir um
julgamento que é reconhecido pelas partes em disputa, sendo através da instituicdo da cidade
que o injuriado recuperara a sua parcela de honra perdida e, assim, acalmara a sua raiva.

127 Contraste com a leitura de Silva 2010b, para quem o mero fato de Tindareo ter agido sob
efeito de colera invalida o seu argumento de promocao da lei.

48



Dessa forma, a fung¢do dramatica de Tindareo na pe¢a ndo é somente oferecer o
motivo para que Menelau recuse a suplica do seu sobrinho, agravando o isolamento
deste. De maneira complementar a esta funcdo, Tindareo pde questdes tematicas de
grande envergadura para a pega2s. O teor do dywv complexifica o tema da salvagdo: se
até esta altura o ambito da salvacdo era limitado a suplica de Orestes a Menelau
enquanto um familiar que poderia intervir junto ao povo de Argos a fim de evitar a pena
de morte dos matricidas, agora, com Tindareo, a questdo da salvacdo é inserida numa
perspectiva muito mais ampla que incide no modo como os gregos deveriam gerir os
crimes e os desejos de vinganga dentro do quadro de uma comunidade regida por leis. A
cena propositalmente trabalha com os anacronismos tipicos da tragédia: argumentos a
favor do governo da lei sdo introduzidos num mundo herdico ainda baseado nas
vingancas de sangue, bem como nog¢des religiosas de contaminac¢do do homicida que nao

aparecem em Homero sdo também inseridas no quadro da pecal29,

2.2. A Assembleia argiva busca salvar-se dos matricidas

0 Orestes ndo é a Unica tragédia que nos foi legada que dramatiza o julgamento de
um suplicante por parte de uma Assembleia popular. Nas Suplicantes de Esquilo, Danao
e suas filhas pedem abrigo ao rei de Argos, Pelasgo, contra o casamento forcado das
Danaides exigido por Egito. Significativamente, também nesta peca, a cidade de Argos
surge representada como uma democracia. Pelasgo recusa tomar uma decisdo sobre

conferir ou ndo asilo as Danaides sem a aprovacido do povo: "pela minha parte, ndo me

128 Sobre o papel de Tindareo de hostilizar Orestes agravando o desespero do herdi da peca ver,
entre outros, Will 1961; Willink 1986: ad 459-469; ad 496-506; Pereira 1988. Eu penso que essa
hostilidade de Tindareo, do ponto de vista dos significados da pe¢a, ndo é apenas negativa, mas
propde um caso consequente sobre a conduta de crimes que perturbam a vida da comunidade.

129 Uma das dificuldades em interpretar o debate entre Tindareo e Orestes tem sido bem
destacada por West 1987: 35 e Porter 1994: 126, quando eles colocam em duvida a validade dos
argumentos de Tindareo, baseados na experiéncia do século quinto, para o contexto mitico da
peca. Eu ndo vejo, todavia, por que a audiéncia seria antipatica a argumentos legais que lhe eram
familiares apenas porque eles estdo imiscuidos no mundo mitico (cf. o comentario de Willink
1986: ad 496-506). O choque entre passado e presente ou mito e realidade serve para despertar
o pensamento critico da audiéncia sobre como se vivia antes e como se vive sob a égide da
cidade, sendo essa é uma das razdes pela qual os tragicos eram tido pelos gregos como
"professores” do povo (cf. Ar. Ra. 1009-10; Carter 2007: 1-20).

49



atrevo a fazer-vos qualquer promessa sem antes ter consultado todos os cidadaos a
respeito deste assunto” (367-368)130. Dessa maneira, diz Pelasgo, ele ndo pode ser
acusado de ter agido a revelia do povo e ter colocado a cidade em risco por trazer uma

guerra ao abrigar as suplicantes (401).

Apesar de Orestes apresentar novamente uma Argos democratica, o contexto é
distinto. Em Suplicantes, a recusa em receber as Danaides poderia gerar um grave
problema religioso para os argivos, pois estariam desobedecendo os valores de
hospitalidade vindos de Zeus, enquanto em Orestes a aceitacdo da suplica do herdi
colocaria o problema religioso da contamina¢do por derramamento de sangue materno.
Nas Suplicantes, qualquer possivel divergéncia dentro do corpo dos argivos é suplantada
pela énfase no consenso entre &fjpog e Snunyopog (cf. 623-624), enquanto no Orestes a
cidade de Argos esta dividida em grupos com visdes distintas face ao julgamento do filho
de Agamémnon13t. De forma a compreender o que seria a salvacdo da cidade de Argos
em Orestes é preciso enfatizar, portanto, que ha ndo apenas individuos mas
aparentemente facgdes politicas que divergem quanto ao tratamento a dar a Orestes, o
que implica, também, a obtencdo do poder na casa de Atreu e na propria cidade de
Argos, dada a mistura de monarquia e democracia que forma o contetido mitico da

130 Tradugdo feita por Martins de Jesus 2012 a partir da edi¢do teubneriana de West 1992.

131 O relato do processo de decisio da Assembleia (600-624) nas Suplicantes de Esquilo
apresenta uma conveniente convergéncia de opinido entre Pelasgo e os argivos a favor do asilo
das Danaides, sobre a qual ver Romilly 1977: 9-11; Carter 2013.

132 Scodel 2012: 116, baseando-se no fato de que Apolo, no epigono da pec¢a, dirige,
independentemente dos argivos, Orestes para o governo de Argos, pensa que o ambiente politico
do Orestes nao é, portanto, democratico. Para a autora, Euripides teria se baseado mais nas
Assembleias homéricas do que propriamente naquelas contemporaneas a ele e seu publico.
Scodel estd, contudo, equivocada, pois desvaloriza o elemento crucial e democratico do voto
majoritario que, independentemente dos chefes aristocraticos, fornece um veredito. Ja os versos
48-49 do Orestes, “Decisivo € este dia em que dara o seu voto a cidade dos argivos” (kvpla &' 1}8'
Huépa / év M Sioioel Yijpov Apyeiwv oA, tradugio por Silva 1999 [1982]), fornecem uma
linguagem que ndo deixa duvidas sobre a intengcdo do poeta em apresentar a soberania
democratica do voto popular no contexto do drama. Patricia Easterling alias, ja elucidou muito
apropriadamente esta questao em 1985: “But this is to overlook the matter of voting, which was
not a feature of heroic assemblies” (Easterling 1985: 2). De todo modo, penso que o argumento
de Scodel é valido para relembrar que a mistura de constituicdes monarquicas e democraticas
tanto em Orestes como em Suplicantes de Esquilo implica que esses regimes politicos ficcionais
ndo sao imitagdes transparentes do modelo democratico real vigente em Atenas. Sobre a mistura
de democracia e monarquia nas Suplicantes de Esquilo ver, além de Easterling 1985, Carter

50



Um momento privilegiado para perceber a disputa dentro de Argos é a esticomitia
entre Menelau e Orestes (385-447). O carater de reconhecimento desta esticomitia liga-
se ndo apenas a situacio fisica e emocional de Orestes, mas também a situacdo politica
da cidade de Argos, incluindo os potenciais amigos e inimigos de Orestes. A investigacdo
de Menelau sobre este tema comeca no verso 427: "E como és visto perante a cidade,
depois de executares tais actos?" (T mpog MOAWV 8¢ IS Exelg Spacag TAde;). Orestes
responde, entdo, que ele é "odiado" (428) e que nado logra purificar o crime porque
ninguém lhe dirige a palavra (428), sendo mesmo repelido das casas (430)133. Menelau
passa, entdo, a inquirir mais especificamente sobre quais seriam os cidadaos que
fomentam o 6dio contra Orestes (note tiveg ToAlt®v no verso 431), no intuito de bem
discernir a for¢a dos amigos e dos inimigos do matricida (note a presenca de @{Aog em
435 e €xBpog em 445). A situacdo de Orestes perante a cidade parece especialmente
grave para Menelau, que tenta fazer uma sintese da situacdo perto do fim do dialogo,
perguntando-lhe quem o impede de abandonar a cidade: "os teus préprios inimigos ou o
exército argivo"? (iSilatL tpog ExBpdV 1§ Tpog Apyeiag xepog; 445). A resposta de Orestes
é alarmante: "todos os cidadaos, para garantir a minha morte. Aqui tens o que se passa”

(TavTwVv TPOG AoTRV, WG BAvw’ Bpaxug Adyog 446).

Ha alguma coisa estranha, contudo, com esta ultima resposta de Orestes: mavtwv
TpOG dot®v. Ora, na Assembleia descrita pelo mensageiro, ha uma personagem (o
camponés), como veremos, que discursa pela inocéncia de Orestes. Dessa maneira,
contrariamente a este verso 446, nem todos os argivos estdo contra Orestes. Esta falta
de consenso dos argivos, que resulta em uma Assembleia intensamente disputada entre
intervenientes favoraveis e contrarios a Orestes, tem sido particularmente atacada pela
critica moderna a peca. A decisdo da Assembleia é vista como inadequada, no limite
irracional. Nesse sentido, David Rosenbloom, por exemplo, chama Orestes e seus amigos

de vitimas "of the demos misrule"!34, que sdo compelidos pelo decreto hostil da

2013, que elabora uma interessante reflexdo sobre se o quadro politico da peca é uma
verdaderia democracia ou apenas uma monarquia na qual o rei tem a possibilidade de consultar
0 povo.

133 Note o eco deste verso com o ritual descrito acima das Antestérias.
134 Rosenbloom 2011: 428.
51



Assembleia "to Kill themselves to exhibit their nobility"13>. Maria de Fatima Silva figura a
Assembleia como um “vendaval furioso da vontade popular, um anénimo mesclado,
emotivo e imprevisivel”136, Peter Euben também sublinha a corrupc¢io da Assembleia,
observando que "justice goes unmentioned and unfulfilled in the speeches and
assembly, silenced by narrow political self-seeking and rampant faccionalism"137.
Jacqueline de Romilly, comparando a reunido popular presente no Orestes com a armada
grega em Ifigénia em Aulis, afirma que o coletivo esta “animé par une cruauté aveugle”13s,
Porter139, por sua vez, inocenta Orestes de culpa, mas ndo a Assembleia, que seria

corrupta.

A conclusdo desta visdo pessimista e critica sobre o funcionamento da democracia
no Orestes consiste em conceber que Euripides apresenta uma versdo profundamente
antidemocratica do mito de Orestes. As palavras de dois estudiosos italianos ndo deixam
duvidas sobre este assunto: para Giovanni Cerri, n6s temos "un'immagine della
democrazia totalmente negativa, senza margini di speranza, deprimente (...) & un corto
circuito continuo tra disonesta individuale e irresponsabilita collettiva”140. Di Benedetto

afirma que a peca pde davida "sulla validita stessa delle istituzione democratiche" 141,

E espantoso, no entanto, que uma pe¢a com esse cunho politico tenha sido
apresentada nas Dionisias de 408. Ora, a democracia tinha sido recentemente refeita
apés o traumatico golpe oligdrquico de 411/410. Assim que restauraram a democracia,
os atenienses aprovaram leis que reforcavam os lacos democraticos da populacio e
inibiam ameacas a democracia, sendo que uma das mais importantes foi a lei proposta
por um certo Demofanto, no verdo de 410, que tornava crime gravissimo conspirar
contra a democracia e assumir fung¢des publicas em regimes que derrubassem a

democracia. Esta lei incluia um juramento que, de maneira excepcional para a histdria

135 Rosenbloom 2011: 429.
136 Sjlva 2010b: 61.

137 Euben 1986: 237. A lista de comentadores que corroboram com esta visdo negativa sobre o
processo de decisdo da Assembleia é longa. Ver, por exemplo, Wolff 1983 [1968]: 341; Vellacott
1975: 69-70; Burnett 1998: 252; Reguero 2011: 133-40.

138 Romilly 1995 [1972].
139 Porter 1994: 74-5.
140 Cerri 2004: 117.
141 Di Benedetto 1971: 209.
52



da democracia, todos os atenienses deveriam jurar!42. As Dionisias de 409, apenas um
ano antes de Orestes, incluiram, segundo uma informacao epigrafica que possuimos (IG
13 102), uma cerimdnia publica para honrar os assassinos de Frinico, um dos lideres do
movimento oligdrquico cuja morte serviu como um ponto de viragem para os
democratas na sua luta em 410 para restaurar o regime democratico. Assim, é notorio
que os acontecimentos de 411/410 geraram uma forte procura pela identidade, valores
e memoria da democracia, fortalecendo a consciéncia democratica dos atenienses, como

sustenta Peter Wilson143,

Com esses temas em mente, podemos indagar: a salvacdo que nos apresenta
Euripides é uma proposta antidemocratica? Como explicar esse alegado traco
antidemocratico de Orestes em um momento historico caracterizado por uma euférica

celebracdo da democracia restaurada?

Eu penso que os criticos exageram o retrato corrupto da Assembleia e de Argos, de
forma que este quesito deve ser propriamente redimensionado. Em primeiro lugar,
como sustenta um recente artigo escrito por James Morwood: "it is a simple fact of
democratic assemblies that they contain factions"144. A polarizada Assembleia do Orestes
é tio democratica quanto a Assembleia das Suplicantes de Esquilo, ainda que esta Gltima
apresente, como vimos, um processo de decisao sem divergéncias. Em ambos os casos, o
que nds temos, para usar as palavras das Suplicantes, é "o brago maioritario do povo"
(6nuov kpatotoa xeip 604) em agdo, que é o "guardido da cidade” (TO TTOALV kpaTUVEL

699).

Além de exorbitar a incompatibilidade entre a existéncia de grupos politicos
divergentes e a natureza da democracia, a leitura antidemocratica do Orestes também
exagera o grau com que a Assembleia seria uma relato transparente do mensageiro que

corresponderia a prépria opinido politica de Euripides. Nesta linha de interpretacao, o

142 Para uma aprecia¢do recente do juramento de Demofanto, vide Teegarden 2012. Embora sem
evidéncia conclusiva, Wilson 2009 defende que o juramento foi feito nas Dionisias de 409, como
parte das cerimdnias que antecediam a apresentacdo das pecas. Para este autor, portanto, o
juramento de Demofanto e a celebra¢do da morte de Frinico teriam acontecido na mesma edicdo
das Dionisias, o que seria um acontecimento singular do ponto de vista da celebragio publica no
espaco teatral da recém restaurada democracia.

143 Wilson 2009: 21.
144 Morwood 2009: 361.
53



mensageiro reportaria uma informagdo completamente imparcial e objetiva da acdo
extra-cénica. Note, assim, como Jacqueline de Romilly afirma, sem qualquer inquietude,
que a aprovacdo da intervencdo de Orestes e a critica feita ao veredito da “turba”
(6puhov 943)145pelo mensageiro nos versos 943-944 constituem a opinido do préprio
poeta: “Euripide souligne avec force que le vote du peuple, lui, va dans le mauvais
sens”146, Uma defini¢do da figura do mensageiro que subjaz a discussao de Orestes desses

autores pode bem ser esta elaborada por Bremer na década de setenta:

Speeches delivered by a person whose sole function in the play is to
appear as the bringer of news, and then to disappear; he is not a
dramatis persona in the full sense, i.e. not otherwise involved in the
action.147

E preciso relativizar estes pressupostos e questionar esta defini¢do do mensageiro
a fim de afinar nosso entendimento do Orestes. O relato do mensageiro sobre a
Assembleia ndo nos fornece "a transparent window upon the truth", para usar a
expressdo que Ann Michelinil48 utilizou para o mensageiro dos Persas de Esquilo. Apesar
da definicio de Bremer, o mensageiro ndo é um narrador extra-diegético
completamente a parte da acdo da peca que narra objetivamente os acontecimentos
extra-cénicos. Como alerta a monografia de James Barrett!4? sobre a figura do
mensageiro na tragédia grega, é preciso ir além da visdo herdada do século XIX da
funcdo dramatica do mensageiro como meramente uma entidade dramatica sem
importancia e personalidade cujo Unico interesse residiria na informagao sobre a acdo
que ocorrera fora de cena. Dada a caracteristica essencialmente retérica da tragédia
grega (e mais ainda da tragédia euripidiana), é pertinente refletir, na linha de estudos

como o realizado por Barrett e Irene De Jong!59, a condi¢do de uma entidade dramdtica

145 Tradugdo de Silva 1999 [1982]. Seica 2007 verte 6uidov por “assembleia”, perdendo, assim, a
conotacdo pejorativa que OpLAog possuia especialmente quando pronunciada nos meios
oligarquicos.

146 Romilly 1995 [1972]: 148.
147 Bremer 1976: 33.
148 Michelini 1982: 75.
149 Barrett 2002.
150 De Jong 1991.
54



alegadamente nao retorica, que daria acesso a informacdes de maneira completamente
objetiva e transparente. Nas palavras de Barrett: "how does an inhabitant of the
rhetorical world of tragedy manage to produce a narrative in which the 'events

themselves speak'?"151

A monografia escrita por De Jong sobre o mensageiro na obra de Euripides mostra
que esta figura pode assumir tragos individuais (ao invés de ser um mero porta-voz de
uma noticia), bem como pode assumir um ponto de vista particular que focaliza a sua
maneira o relato52. O mensageiro de Hipdlito pode ilustrar bem a questao: no epilogo do
seu discurso ele faz questao de identificar a sua condicao social e mostrar a sua simpatia
por Teseu: "Senhor, sou apenas um escravo em tua casa. Mas de uma coisa nunca serei

capaz: convencer-me da maldade do teu filho!" (1249-1251)153.

0 mensageiro podel54, portanto, assumir um lugar de relevo no universo retérico
euripidiano!55. Como outras personagens dramaticas, o mensageiro "percepciona,
ordena e interpreta acontecimentos de uma diegese da qual também ele participa"1se.

Em Orestes, o mensageiro, apesar de an6nimo, possui identidade social e

151 Barrett 2002: 18.

152 As acdes narradas pelos mensageiros na tragédia sdo, com efeito, verdadeiras para as
personagens em palco e para a audiéncia (elas realmente aconteceram). O ponto destacado
incide na perspectiva com a qual estas a¢des sdo contadas e na hipdtese, bem entendido, de que
a audiéncia perceberia certas nuances de subjetividade no relato.

153 Tradugao da peca por Lourenco 2010a. O mensageiro sugere mesmo a Teseu: "segue os meus
conselhos" (1263). Outros exemplos de subjetividade do mensageiro em Euripides podem ser
lidos em De Jong 1991 e Soares 1999: 55-111. A possibilidade de subjetividade por parte do
mensageiro ndo é apenas um feito dramatirgico de Euripides: vide a discussdo do mensageiro
dos Sete Contra Tebas de Esquilo por Santos 1995: 161, que afirma: "A objectividade do discurso
do mensageiro mistura-se com a subjectividade das naturais preocupacdes de um habitante da
cidade de Cadmo; por isso, 0 mensageiro ndo se limita ao relato fiel e objectivo daquilo que viu;
ele aconselha Etéocles, incitando-o (...)".

154 A repeticdo do verbo poder ("o mensageiro pode") é proposital: eu ndo pretendo sustentar
que o mensageiro na tragédia ou em Euripides sempre possui relevancia retdrica e dramatica
similar a uma personagem. Para os objetivos da presente discussdo, é suficiente apontar a
possibilidade de tal expressao dramatica, e mostrar que o mensageiro que relata a Assembleia
certamente pertence a este grupo de mensageiros cuja relevancia dramaética é acentuada. Para
uma discussio balanceada deste assunto, vide Barrett 2002: 14-22.

155 Sobre a maneira como Euripides universaliza o uso da retérica para todas as suas
personagens, inclusive aquelas de status social inferior, ver Mastronarde 2010: 207-45 e Scodel
1999-2000: 132-3, para quem o "Euripidean theater is a sort of laboratory of verbal
performance”.

156 Soares 1999: 63.

55



posicionamento face ao conflito entre Orestes e os cidadaos de Argos: ele é um lavrador
(866) que afirma a Electra ter tido "sempre devocao a teu pai, e a tua casa alimentou-
me; por isso, ainda que pobre, devo respeitar os amigos"” (868-870). A condicdo social e
0 posicionamento do mensageiro incidem nao apenas neste proélogo, mas na sua
narracao propriamente dita da Assembleia, especialmente na sua apresentacdo do perfil

e dos motivos dos intervenientes no debate.

Além do préprio Orestes, ha quatro intervenientes na Assembleia. Dois condenam o
filho de Agamémnon: o homérico Diomedes com a pena do exilio e o orador "que nio
consegue fechar a sua boca" (&BupdyAwttog 903)157 com a pena de morte. Um
interveniente (o arauto Taltibio) é apresentado pelo mensageiro como indeciso, mas
aparentemente volta-se a favor dos amigos de Egisto, logo contra Orestes. Por ultimo,
surge um defensor de Orestes, um aUToVPYOG, isto é, um lavrador livre. A simpatia ou
antipatia com a qual o mensageiro apresenta essas figuras é proporcional ao apoio que
oferecem a causa de Orestes e sua familia. O contraste mais marcante é, assim, entre, de
um lado, o camponés que propde homenagear Orestes por este ter honrado o pai com o
homicidio, de outro lado, o orador que incita os argivos a decidirem pela condenacgao de
morte. O agricultor é apresentado como uma imagem do préprio mensageiro: ambos
vém do campo (866; 919-920), ndo sdo propriamente ricos ou belos mas sao uteis e viris

(870; 918) e, finalmente, sdo partidarios de Orestes?58,

Desde a antiguidade, o orador que discursa a favor da condenagdo a pena de morte
de Orestes tem sido acusado de manipular a Assembleia, o que seria uma evidéncia da
degeneracdo dos processos de tomada de decisdo coletiva e da propria democracia.

Aqui, eu julgo, hd um abuso na utilizacdo do retrato deste orador para imprimir uma

157 Tradugdo propria.

158 ) argumento do lavrador que baliza a sua proposta de coroar Orestes é ndo sé muito similar a
prépria defesa de Orestes que vem logo em seguida, mas também da justificativa que Orestes faz
do seu ato perante Tindareo (544-604). Esse mensageiro parece extraordinariamente bem
informado sobre a trama da peca que teve lugar antes da sua entrada em cena: ele tanto
harmoniza os argumentos do atoupy6g com os de Orestes, como também faz coincidir as
palavras condenatoérias do orador loquaz com as intenc¢des de Tindareo (cf. o verso 915). Ainda
sobre as subjetividades e parcialidades deste mensageiro ver o estudo de Reguero 2011: 134
“En su relato el contenido agonistico se opone a la forma convencional de la narracion del
mensajero tragico generando una marcada tension entre forma y contenido”. Eu ndo concordo
com esta estudiosa, contudo, sobre a sua conclusao relativamente a “mensagem politica” desta
narragdo para o publico.

56



leitura antidemocratica da peca. De inicio, esta é uma passagem (902-915) que é
reconhecida pelos principais editores da obra como textualmente problematica. James
Diggle condena os versos 904-913, enquanto Murray considera interpolado os versos
907-913. Di Benedetto!59, que também condena 907-913, pode estar correto ao sugerir
que a interpolacdo deve ter acontecido na ocasido de uma nova apresentacao da pec¢a no
século 1V, talvez em 341/340, data que temos noticia de reapresentacdes de pecas

euripidianas.

Um outro abuso da critica sobre este passo tem sido a aceita¢do acritica, por
exemplo por Romilly160, de uma informagdo presente nos escélios de Orestes, que em
dois momentos sugerem que os oradores dos versos 772 e 903 sdo representados de
forma a remeter o publico ao politico democratico Cleofonte. O escoliasta do verso 792
escreveu:

elg Kleop®dvta tabta aivittetar mpo €t®v Svo éumodioavta Toig

omov8ais. "AAMwg, fows aivitteTtal TPog Tas kad avTov dnuaywylag,
unmote 6¢ eig Kieopdvta (...)

Esta é uma alusdo velada a Cleofonte, que dois anos atras obstruiu o
tratado®l. Ou entdo trata-se, talvez, de uma alusdo velada aos
demagogos do seu tempo, talvez o proprio Cleofonte (...)162.

Sem entrar no mérito da metodologia ja iniciada pelos escoliastas, mas hoje em dia
em desuso, de buscar nas personagens tragicas uma alusido velada (note o verbo
aivicoopat) a personagens histdricas precisas, fica o registro da inseguranca do
raciocinio do estudioso antigo: AAAw¢ (“Ou entdo”) e pmote (“talvez”) deixam claro que
se trata de uma especulacdo do escoliasta. Além dessa evidéncia linguistica, vale notar

que a critica ao demagogo em 902-915, como lembram Willink e Baldwin163, recupera

159 Di Benedetto 1965: ad 907-913. Cf. Willink 1986: ad 902-916. Kovacs 1982 compila
evidéncias de interpolagcdes em passagens da tragédia grega que lidam com o tema do
demagogo.

160 Romilly 1995 [1972]: 149-50.

161 Trata-se, como ja foi referido acerca do escélio sobre Menelau, da proposta de paz ofertada
pelos espartanos e recusada pelos atenienses que teve lugar no final da primavera ou no inicio
do verdo de 410. Cleofonte foi particularmente reprovado por fontes antigas por, supostamente,
ter inflamado o povo contra o tratado espartano (cf. [Arist.] Ath. 34. 1).

162 Tradugdo prépria seguindo a edicdo de Dindorfius 1863.
163 Baldwin 1974: 39-40; Willink 1986: ad 902-916.
57



um topos genérico do "mau demagogo" que ndo necessita ser percebido como uma

referéncia direta a um individuo, podendo remeter antes a um tipo sociall64,

Sendo assim, ainda que os versos que contém a critica ao demagogo da Assembleia
argiva sejam auténticos, nds ndo precisamos supor que se trata de Cleofonte nem
mesmo que se trata de uma critica aos politicos das faccdes pré-democraticas. Como ja
foi enfatizado, o Orestes foi produzido em um periodo de acirrada disputa politica entre
democratas e oligarcas: quem garante que parte da audiéncia ndo poderia associar esta
figura com ex-democratas que lideraram o golpe oligdrquico em 411/410, como
Pisandro? A narrativa de Tucidides sobre este evento, no livro oitavo, é repleta de
lideres do movimento oligdrquico que, de maneira astuta, manipularam, em
Assembleias, o temor dos atenienses face a derrota na Sicilia para promoverem uma

oligarquia sob a roupagem de uma leve alteragdo na democracial®s,

Do ponto de vista dos cidaddos que viam o espetaculo, a Assembleia reportada pelo
mensageiro, ainda que com toda a sua coloragdo de lutas entre grupos politicos, seria
perfeitamente razoavel. A condenagdo a morte por um crime de homicidio por parte de
uma Assembleia popular era um dispositivo democratico. A Assembleia, como
corretamente nota Morwood66, nao precisa ser manipulada para deliberar esta decisao.
Uma breve apreciagcdo do enquadramento juridico da pec¢a pode contribuir para reforgar
a ideia de que estamos aqui dentro (e ndo fora) dos procedimentos democraticos, de
maneira a entender melhor que a preocupacao dos argivos com a salvacao da sua cidade

tem uma razdo de ser.

O tipo de procedimento juridico existente na Atenas democratica que mais se
assemelha a situacdo encenada por Euripides em Orestes €, como argumenta Naiden¢7, a
eisangelial®s. A eisangelia, como revela o nome, é uma forma de denunciacdo que era

proferida, a semelhan¢a de uma ag¢do publica (graphe), por qualquer cidaddo, dado o

164 O escoliasta também poderia ter sido influenciado pelas criticas a Cleofonte vindas da
comédia antiga, em Rds (679-685) de Aristéfanes, por exemplo.

165 Sobre o uso oligarquico de slogans democraticos durante os acontecimentos de 411/10 ver,
recentemente, David 2014, bem como Jacome Neto 2017.

166 Morwood 2009: 361.
167 Naiden 2010.

168 Eu translitero a terminologia juridica devido ao seu consagrado uso desta maneira nas
discussdes sobre o assunto.

58



interesse publico da questdo. A dentincia neste tipo de ato almejava trés tipos principais
de delitos: tentativas de derrubar a democracia; traicdo a cidade (como entregar ao
inimigo navios ou territério); corrupg¢do politica, nomeadamente utilizar a funcao de
orador na Assembleia para promover propostas que sido contrarias a democracial®’.
Neste tipo de mecanismo juridico, a institui¢ao julgadora poderia ser o Tribunal popular,
isto é, o Dikasterion, ou a propria Assembleia poderia converter-se em instituicao
julgadora e decidir ela propria a matéria, em uma sessao especificamente dedicada ao
caso a ser decidido!70. Outro dado digno de registro sobre este mecanismo juridico é o
fato, como nota Hansen!7!, deste ser um dos raros processos publicos que poderia, em
certos casos, ocasionar uma detencdo preventiva do acusado entre a dentncia e o

julgamento, o que evitava, logicamente, a fuga do réu via exilio.

A similaridade entre o processo de eisangelia e a cena legal representada no Orestes
é bem destacada por Naidenl72: Orestes estd isolado, numa espécie de quarentena,
impedido de fugir da cidade. Ele e Electra vao ser julgados pela Assembleia, e ndo pelo
Dikasterion ou o Areépago. A punicdo mais provavel aos irmdos é a pena de morte, da
mesma maneira como na eisangelia’’3. Uma semelhanca mais complexa é esta que incide
sobre o tipo de crime praticado por Orestes e Electra. O matricidio cometido pelos filhos
de Agamémnon, sendo um homicidio intencional, deveria recair sobre a
responsabilidade do Aredpago, segundo a légica das instituigdes atenienses, ou mesmo
de um outro tipo de tribunal de homicidio, chamado Delfinion, que julgava casos em que
o homicida confessava o homicidio, mas alegava que ndo se tratava de um crime ou que

ndo teria agido injustamentel74.

169 Estas informacdes sdo baseadas em estudos de especialistas do direito atico, como
MacDowell 1978: 183-6; Rhodes 1979; Hansen 2009 [1991]: 249-54. Vale citar que Rhodes tem
posicoes diferentes de Hansen sobre algumas questdes, por exemplo, se este mecanismo da
eisangelia ja existia previamente a reforma de Efialtes. Sdo divergéncias, contudo, que nao
afetam o teor do argumento avanc¢ado nesta sec¢do do capitulo.

170 Hansen 2009 [1991]: 251.
171 Hansen 2009 [1991]: 251.
172 Naiden 2010.

173 Hansen 2009 [1991]: 252.

174 Sommerstein 2010: 26, escrevendo a propdsito do processo de Orestes representado nas
Euménides de Esquilo, afirma que o caso seria mais adequado para o tribunal do Delfinion.

59



E importante ter em mente que, para os atenienses, diferentemente da nossa
conceitualizagdo moderna, o homicidio!75 foi encarado como algo "privado”, que cabia,
normalmente, apenas aos familiares da vitima processar o assassino, como observa

Douglas Cairns em um recente artigo:

"Whereas for us homicide is perhaps paradigmatically a crime, in which
the onus is on the state to find and punish an offender, at Athens it is, at
least in one fundamental perspective, an offense against the victim and
his or her family".176

Nesse ponto, chegamos a um aparente impasse: como um processo juridico privado

de homicidio poderia ser julgado como se fora um processo publico de eisangelia?

A resposta reside, parcialmente, na fragil fronteira entre privado e publico no
procedimento de punicido ao homicidio ou, em outra formulacdo, no carater bem
particular do homicidio face as outras dikai ("processos privados"). Uma das principais
diferengas entre o homicidio (dike phonou) e as outras dikai consiste em uma poderosa
crenca religiosa que informa a resposta ateniense ao homicidio: este crime gera, como ja
foi debatido, um problema concreto para a comunidade, a saber, a contaminacdo

(niaopa) do homicida e, potencialmente, de toda a comunidade!7”.

Euripides, em Orestes, ao julgar o herdi da peca na Assembleia como se fosse um
processo de eisangelia, na qual a propria comunidade coloca-se na posicdo de vitima,
explorou este potencial eminentemente publico (e corrosivo para a cidade) do
homicidio, ja implicito no ritual das Antestérias, como vimos anteriormente. Ao fazer
isso, a trama da peca poderia trazer a mente da audiéncia processos recentes movidos

pela cidade contra individuos ou grupos que desestabilizavam a vida politica e religiosa

175 Esta clarificacdo parece-me necessaria, uma vez que, como vimos com o exemplo da festa das
Antestérias, o homicidio, do ponto de vista religioso, é um ato impio que traz para a comunidade
o problema de lidar com o piaopa, de forma que a fronteira entre publico e privado enfraquece-
se.

176 Cairns 2015: 648. Cf. Gagarin 1979.

177 Sobre a imbricagdo entre pensamento religioso e juridico entre os gregos ver Ledo 2004.
Sobre o piaopa no pensamento grego acerca do homicidio ver Leite 2014: 116-21; Harris 2015.
Eu estou menos seguro do que Harris, contudo, em concluir que por conta de os poemas
homéricos ndo mencionarem a contaminacao em decorréncia do homicidio, isto significaria que
no tempo histérico de Homero esta nogao religiosa ligada ao homicidio nado existiria. Debates
homeéricos a parte, Harris esta correto, a meu ver, em reforg¢ar a importancia religiosa do plaoua
para o tratamento juridico do homicidio no periodo classico.

60



da cidade, especialmente a grande quantidade de dispositivos de eisangelia movidos
pelos atenienses contra os protagonistas dos escandalos religiosos de 415: a Mutilagao
dos Hermes e a profanacao dos Mistérios de Eléusis1’8. A instaura¢do da eisangelia para
estes casos mostra que, para os atenienses da época, o assunto ndo foi apenas um caso
de impiedade (&oéBela), mas também de conspiracdo contra a democracia por parte dos

grupos (e ndo meramente individuos) de tendéncias elitistas e antidemocraticas7°.

Assim sendo, quando Orestes é chamado de "criatura impia" (&vdolov kapa) por
Tindareo, é preciso perceber a seriedade do tema, que ndo é diminuido por ser a figura
do espartano que o diz1®. Tindareo e (parte da) Assembleia cumprem uma funcio
acusatdria contra Orestes similar as Erinias nas Euménides, mas ndo apenas: o tema da
passagem do sistema de vendetta executado pelo individuo ou familia para o sistema da
pena aplicada pela cidade, que informa o espirito da Oresteia esquiliana, também esta
presente no Orestes através destas entidades dramaticas. Com a decisdo dos argivos de
condenar a morte os matricidas e a entrada em cena de Pilades, o trio de amigos
(Orestes, Electra e Pilades) passa a desempenhar em palco algumas das facetas da
pratica arcaica da vendetta e da salvacdo a qualquer custo, o tipo de comportamento que
Tindareo e a maioria dos argivos da Assembleia ficcional viram como uma "conduta
selvagem e assassina, que ha de sempre destruir terras e cidades" (t0 Onpi®deg ToUTO

Kal pagovov / mavwy, 0 kat yijv kai moAelg 6A Ve’ del 524-525).

178 Hansen 2009 [1991]: 252 contabiliza o impressionante registro de 48 individuos (cidadaos e
metecos) acusados e condenados via eisangelia no quadro das investigacoes que a cidade de
Atenas conduziu acerca dos culpados dos escandalos de 415. Ver a contextualizacdo historica
desses eventos em Ledo 2004. Osborne 2010 [1985] é um penetrante estudo sobre o significado
religioso e social da mutilacao dos Hermes.

179 Sobre a razdo pela qual os escandalos foram concebidos como uma ameaca a cidade e por isso
julgados pela Assembleia ver o interessante artigo de McGlew 1999.

180 Embora ausente do palco das tragédias extensas que nos chegaram, Tindareo tem um
importante papel na Ifigénia em Aulis, pois ele funciona como um exemplo positivo de boa
lideranga do passado que contrasta com as hesitacdes da lideranc¢a dos gregos, nomeadamente
Agamémnon e Menelau. Ver, por exemplo, o elogio que Aquiles faz a Tindareo na sua conversa
com Clitemnestra: "Tindaro ndo merece que se diga mal dele, poderoso como é entre os
Helenos" (év yap "EAAnow péyag) (1031-1032). Tradugio de Pais de Almeida 1998. Sobre este
assunto, ver o interessante texto de Markantonatos 2011, que forneceu a base para esta nota,
bem como o terceiro capitulo desta Tese.

61



3. A impossivel conciliagio da cwtpia de Orestes e da cwtnpia de Argos:
ressonancia dramatica e politica

No final da acdo humana da peca, isto é, imediatamente antes da intervencio de
Apolo enquanto deus ex machina, encontramos-nos diante de uma situacdo aguda que
ameaga, mais uma vez na pe¢a, o conjunto da tradicdo mitica que envolve as
personagens: Orestes estd com a faca apontada ao pescoco de Hermione, enquanto
Electra estd na iminéncia de incendiar o paldcio dos Atridas, literalmente pondo fim a
prépria linhagem. Menelau lamenta a sua prépria sorte e emite uma expressao de
capitulagdo: “Rendo-me” (€xeig pe 1617). A rendicdo do rei de Esparta é, todavia,
indiferente para Orestes, que pronuncia a ordem de incendiar o palacio!18l. Diante de tal
quadro, a ultima palavra do rei de Esparta, que coincide com a derradeira palavra vinda

do mundo humano da peca, configura-se num apelo ao povo de Argos:

o yala Aavayv inmiov T Apyoug ktitat,
oV €U’ évomAwL oSt BonSpopr|oeTs;
Taoov yap VU®V 08¢€ Blaletal TOAWY

Giv, alpa pnTpog puoapdv E€stpyacpévog.

O terra dos Danaos, fundadores de Argos criadora de
cavalos, ndo vens com armas em meu socorro? Este homem
violenta toda a vossa cidade, ao continuar vivo, depois de ter
derramado impiamente sangue materno (1621-1624).

Como observa Willink182, é digno de registro que o plano da acdo humana termine
com o foco sobre os atos violentos e impios de Orestes, seja em relacdo a prépria mae

seja em relacdo a cidade. Assim, hd& um motivo presente neste ultimo discurso de

181 Como nota Garzya 1962: 114, a expressdo £xels pe dita por Menelau em 1617 poderia ser
interpretada pelo publico como uma rendicdo e aceitagdo por parte de Menelau de finalmente
intervir junto aos argivos a favor da salvacdo de Orestes e Electra. Essa era, alids, a razdo para o
plano de vinganca contra Menelau (1177-1178; cf. 1610-1612). Nao é assim, contudo, que
Orestes entende as palavras do tio. Como veremos neste terceiro movimento da intriga da peca,
o comportamento de Orestes apds a Assembleia é de tal forma que, de certo modo, a obsessao
pela vinganca assume primazia sobre a salvacdo que o jovem tdo ardentemente almejava na
primeira parte do drama.

182 Willink 1986: ad 1621-1624.
62



Menelau que perpassa todo este ultimo movimento da pega: a busca por salvacdo a todo

custo por parte de Orestes transforma-se numa atividade ilegal que violenta a ToAL.

Nos dois ultimos episédios da peca (1013-1245; 1286-1352), como ja foi notado
por alguns estudiosos!83, ha uma mudanga brusca de ritmo, de padrdo de histéria e de
caracterizacdo das personagens relativamente aos dois primeiros episédios (208-315;
348-806) moldados em torno do esquema de histdria baseado na suplica. Se o tema da
salvacdo nestes episddios iniciais foi apresentado no interior de uma trama tipica das
pecas de suplica, nos dois ultimos episddios o motivo da salvacdo vem junto com um
padrdo dramdatico que combina uma ac¢do de artimanha e depois tentativa de fuga
praticada pelos heroéis contra seus adversarios com o intuito de sobreviver a um perigo,
similar a pecas como Helena e Ifigénia entre os Tauros, com uma ac¢do de vinganca face
aos seus inimigos, tipico de outras pecas euripidianas, como Hécuba e Medeia. A
expectativa gerada pelo desenvolvimento dos elementos basicos desse tipo de trama, a
semelhanca com o que ocorreu com o padrao da suplica, é destinada a falhar: ndo ha
fuga dos protagonistas, bem como a vinganca ndo se concretiza devido a agdo extrema

de Apolo como deus ex machina+,

No seu grande estudo sobre a tragédia grega, Max Pohlenz fez uma condensada
afirmacdo que capta muito bem, a meu ver, o espirito do Orestes: "tutta la tragedia si
fonda sul contrasto fra I'Oreste sofferente che vediamo all'inizio e la forte attivita ch'egli
svolge in seguito"185. O siléncio e o isolamento de Orestes cedem espago para um uso
quase imoderado da palavra; a inércia do heréi que formava o tableau inicial do
primeiro movimento da peca cede espaco, como argumenta Dunn!®, a um hiper-
ativismo que caracteriza a acdo do Atrida no ultimo movimento. A mudanca brusca de
ritmo, tematica e apelo a simpatia da audiéncia atinge o cume, como sugere Frederico
Louren¢o87, com os versos 1098-1099, nos quais Pilades diz ao condenado Orestes:

"uma vez que vamos morrer, cheguemos a um consenso, para que Menelau partilhe do

183 Assim, Smith 1967.

184 Sobre o padrao de intriga da salvacio, tipico de pecas como Helena e Ifigénia entre os Tauros,
ver Quijada Sagredo 2012: 261 n. 8.

185 Pohlenz 1961: 479.
186 Dunn 1989.
187 Lourengo 1996b: 148.
63



nosso sofrimento” (émet 8¢ katBavoLpeD', £¢ Kowvoug Adyous / EABw eV, WG v Mevérews
ouvduotuyijL). Ja4 que Menelau mostrou-se incapaz de partilhar os sofrimentos de
Orestes (cf. o verbo cupmovéw em 683), ele deve, julga Pilades, compartilhar a desgraca
de Orestes (ocuvdvotuyij 1099). Dessa maneira, prosegue Pilades com um vocabulario
com reminiscéncia homérica, ele, Orestes e Electra, por matarem Helena, receberio

gloria e serao "salvos dignamente” (kaA&dg cecwpévol 1152).

O tema da vendetta que se instala ap6s a condenacdo dos matricidas pela
Assembleia é, com efeito, um dos problemas interpretativos mais importantes de
Orestes. E possivel perceber duas posturas bésicas da critica a peca face a esta questio:
na primeira, o acento é posto sobre a imoralidade do ato de vingancga e dos seus agentes,
na segunda abordagem, por sua vez, a pratica de vinganca que a peca apresenta é lida
como um mero recurso dramatico, que ndo teria sido encenada para causar impacto
negativo na audiéncia, uma vez que o publico ndo seria levado a avaliar moralmente a

conduta de vingang¢a nem os seus agentes.

Na primeira leitura, como dissemos, a atuacdo de Orestes, Pilades (o mentor do
plano de vinganga) e Electra (que sugere sequestrar Hermione como meio de chantagem
contra Menelau) é avaliada como moralmente negativa. Assim, num antigo mas ainda
influente ensaio sobre a peca, Verrall é categérico sobre a figura de Orestes: "a perverse
and unkindly nature, an intelligence defective and twisted, feelings blind and
irresponsive to a plain appeal"188, Mullens, por sua vez, afirma que: "Pylades' friendship
has pushed Orestes to the farthest extreme of criminality; and few lines in all literature
carry such intense tragic horror as his expression of gratitude"18%. Patricia Boulter:
"Orestes has purchased revenge at the price of his own humanity”190, Karelisa Hartigan,
por seu turno, enfatiza o tema da deturpac¢do do sentido da amizade entre o trio de
amigos: "the philia of the Orestes is twisted, sordid; the fair name is but a cover for an

alliance of criminals"191,

188 Verrall 1905: 230.
189 Mullens 1940: 156, a expressao de gratidao que o autor cita sdo os versos 1155-1157.
190 Boulter 1962: 106.
191 Hartigan 1987: 130.
64



Como notou John Porter na "critical history of Orestes" que abre a sua monografia
sobre a peca, o denominador comum dessas leituras sobre a vingang¢a promovida pelo
trio de amigos contra Menelau consiste na ideia de que o episéddio teria sido construido
propositalmente para incomodar profundamente a audiéncia, levando-a a ter antipatia
pela conduta do trio, tida como moralmente degenerada. O que diferencia os autores que
seguem esta linha de interpretacdo é a visdo que eles possuem acerca da relacdo entre o
desenvolvimento da peca e a caracterizacdo de Orestes: para alguns, Orestes, durante
toda a pega, é um doente tanto fisico como moral que apenas consegue propagar a sua
degradacdol??; para outros, a peca explora uma degradagdo moral progressiva do herdi
("as the plays develops, his moral deterioration becomes more pronounced"1%3), que
deve ser entendida ndo tanto como uma manifestacdo de loucura individual, mas
sobretudo como o resultado de um conjunto de fatores externos ao her6i que provocou
a sua degradacdo, como a atuagdo desleal dos amigos de Orestes e a intransigéncia dos
argivos face ao matricidio. Essa leitura tende a enfatizar o fato de que a sociedade
representada na pe¢a é incapaz de reintegrar Orestes, pois ela estd moralmente
corrompida ou deficiente. Assim, Parry enfatiza o caracter necessariamente ilusério da
owtnpla humana em uma sociedade em que "there is no impartial voice which can fairly
adjucate Orestes' case"194. Falkner destaca que esta sociedade dramatizada na pecga é
incapaz de educar positivamente o carater do jovem Orestes, de forma que "the play's
finale presents a symbolic and ironic representation of the full coming of age of
Orestes"195, Maria Helena da Rocha Pereira, por sua vez, destaca o impacto negativo
sobre a psicologia de Orestes de um mundo em que as "barreiras morais fundiram-

se"196 transformando a intriga da pe¢a em um drama sobre a psicologia do desespero.

Algumas destas leituras que realcam o mal-estar gerado pela intriga da vinganca
junto a audiéncia sustentam que nds temos aqui ndo apenas o desenvolvimento
dramatico de uma histéria padrao, mas uma espécie de resposta de Euripides as

condi¢cdes sociais e politicas da época na qual a peca se insere. Alguns estudiosos

192 Verrall 1905; Vellacott 1975: 53-81; Theodorou 1993.
193 Parry 1969: 346.
194 Parry 1969: 349.
195 Falkner 1983: 297.
196 Pereira 1988: 11.
65



encaram a relacdo da peca com o seu contexto politico de maneira mais geral e abstrata,
uma espécie de clima cultural. Karl Reinhardt, por exemplo, vé uma crise de sentido nas
pecas tardias de Euripides, nas quais abundam personagens covardes e movidos por
ambicoes mesquinhas. No Orestes, em particular, o estudioso pensa que a peca promove
um "tableau héroico-critique de 1'époque”197. Qutros comentadores, contudo, buscam
ressonancias politicas mais precisas na peca, arguindo que o desenvolvimento
dramatico do tema da vendetta deve ser lido como uma espécie de metafora das
atividades oligadrquicas que culminaram no golpe oligdrquico em Atenas no ano de
411/410. O vocabulario da @uia e da étaipela (“camaradagem”), que é usado na peca
para qualificar a relagdo entre Orestes e Pilades198, teria sido associado pela audiéncia
da peca aos grupos oligarquicos que situavam a amizade e a camaradagem de seus
membros acima das leis da cidade e, no limite, conspiravam ativamente contra a

democracial®.

A segunda interpretacdo principal sobre o tema da vendetta que conclui a acdo
humana da peca defende, como foi referido, que a audiéncia nido valorizaria
negativamente a ac¢do, ao contrario dos criticos modernos que seriam influenciados pela
visdo negativa do ato de vinganga trazida com a ética cristd do perdado. Relacionado a
este pensamento, encontra-se a ideia de que o tema da vendetta e a caracteriza¢do das
personagens que decorre desta agdo devem ser interpretados apenas como um recurso
dramatico sem relevancia extra-textual: "all actions that can be accounted for in terms of
the conventions of the Attic stage, the requirements of the plot, and the general
expectations of the audience"200. Nesse sentido, sustenta Porter, a explicacdo da peca
deve ser baseada apenas nas convengdes dramaticas, de modo que a busca por uma
leitura politica ou moral que seria implicita aos acontecimentos da peca estaria

destinada ao fracasso pois "the modern predilection to detect a moral that might

197 Reinhardt 1972 [1958]: 318-9.

198 Note as ocorréncias de eétaipeia nos versos 1072 e 1079, pronunciadas por Pilades e Orestes,
respectivamente. O fato de ndo encontrarmos o termo £talpeia nas outras pecas de Euripides
certamente adiciona significado para estas ocorréncias no Orestes.

199 A lista de autores que sustentam esta posicao é longa. Verrall 1905 é um dos primeiros
estudiosos de Euripides a fazer este paralelo. Ver também Rawson 1972, Vellacott 1975, Sudrez
1997: 114-8, Wright 2008: 90-114.

200 Porter 1994: 52.
66



underlie such a shocking action - can be shown to bear little relevance to Euripides’
dramatic interests or to the concerns of his audience"201. Assim, este estudioso 1é o
Orestes como uma peg¢a que encena um her6i em um contexto extremamente hostil -
solitario, esquecido por Apolo, traido por Menelau, condenado injustamente pela
Assembleia- que ird reagir a esses ultrajes de maneira desesperada e extrema292, Esta é,
sustenta Porter, um padrdo de histéria semelhante a outras pegas euripidianas, como
Hécuba, Medeia e Troianas, sendo justamente nestas similaridades de padrdes de
histérias que se deve encontrar a inteligibilidade das situa¢des e personagens do

Orestes, e ndo em quaisquer consideracodes do contexto histérico do poeta.

Martin West possui uma interpretacdo similar a de Porter no que diz respeito a
como a audiéncia interpretaria o motivo da vinganca. Para este comentador, o grego
tinha categorias morais distintas da nossa, em que: "where we see crimes, he saw
resourcefulness, a brilliant plan being carried out boldly and efficiently. It was self-
evident to him that one seeks to preserve one's life and one's friends' lives and injure
one's enemy"203, Antonio Garzya2%4 pensa que o Orestes dramatiza uma dupla salvacao
do protagonista da peca: fisica (especialmente relevante até a chegada de Pilades e a
decisdo da Assembleia) e moral (a reabilitacdo do heréi que comeca com a solidariedade
de Pilades, passa pelo que o autor considera uma punicao justa a Menelau e termina com

aredencio de Orestes por Apolo no éxodo).

Diante destas visOes desarmonicas, vale ressaltar que ndo ha nada intrinsecamente
errado com a ética de levar a desgraca para alguém tido como inimigo, pelo contrario,
ajudar os amigos e ferir os inimigos foi um lema repetido em diversas fontes gregas,
muitas vezes com um tom elogioso que vangloriava a pratica de vinganca. Ja Sélon, na
famosa Elegia as Musas (fr. 13 W) afirmava: "ser, assim, doce aos amigos e aos inimigos

amargo, / aqueles respeitavel e a estes temivel parecer"205, O dialogo sobre a defini¢io

201 Porter 1994: 82.

202 Uma interpretacao que guarda muitas semelhancas com a de Pereira 1988. A defesa da figura
de Orestes feita por Porter ndo vai tdo longe, contudo, que a avancada por Van der Valk 1984,
que fala em "rdle héroique d'Oreste et de ses associés" (185); "la bravoure d'Oreste" (186);
chegando mesmo a comparar o heroismo de Orestes com o de Heitor na Iliada (185).

203 West 1987: 33.
204 Garzya 1962: 115-18.
205 Tradugao por Ledo 2006.
67



da justica na Reptiblica de Platdo (331a-332e) é eloquente sobre o embasamento de
reciprocidade que informa este principio ético: se os amigos fazem o bem, devem
receber de volta o bem; se os inimigos fazem o mal, entdo é algo similar que devem
receber. O Coro de As Bacantes de Euripides também nio esconde o jubilo decorrente da
vinganca contra o inimigo: "O que é a sabedoria? Ou que dadiva mais bela / dos deuses,
aos olhos dos homens, / do que manter a mao segura / sobre a cabec¢a do inimigo? / O

que é belo é sempre estimado”(877-880)206,

Em um livro que reage contra a imposicdo de quadros morais modernos para o
estudo da tragédia atica, Anne Pippin Burnett afirma categoricamente que "revenge was
thus not a problem for Athenian society in the early fifth century"207; "among early
Greeks revenge was not a problem but a solution"208. Levando em consideracdo este
enquadramento, é extremamente sugestivo o tratamento que esta eminente estudiosa
de Euripides confere ao Orestes. Por exemplo, veja a sua avaliagdo sobre a proposta de
vinganca de Pilades: "what Pylades offers as a friendship gift is a ready-made
pseudovengeance that is both shabby and dishonorable, and Orestes is delighted"20°.
Assim, para Burnett, Orestes apresenta uma ética da vinganca que seria condenavel para
(boa parte) da prépria audiéncia original da peca, ndo porque os atos violentos e de
inimizade fossem por si s6 condenaveis, mas porque esta peca apresenta uma versao
deturpada ou corrompida da vinganca e dos valores associados a ela. Enquanto o "tragic
revenger"210, segue a autora, ndo busca fama pessoal com a retaliacdo, mas apenas
almeja restaurar a sua honra diminuida pelo ato do inimigo, o trio de amigos quer

angariar fama por praticar uma vinganca facil contra uma vitima indefesa?11, sendo esta

206 Tradugdo de Pereira 2017 [1992]. Outro exemplo assinalavel, como observa Dover 1994
[1974]: 180, consiste na passagem 1045-1047 de fon de Euripides, na qual prejudicar o inimigo
possui prevaléncia sobre ter piedade. Para mais exemplos das fontes gregas sobre a ética de
ajudar os amigos e ferir os inimigos ver o classico estudo de Dover 1994 [1974]: 180-4.

207 Burnett 1998: xvii.
208 Burnett 1998: xvi.

209 Burnett 1998: 256.
210 Burnett 1998: 256.

211 Note a observagdo com tons ironicos do Coro de Orestes em 1284-1285 acerca da “coragem”
destes vingadores.

68



retaliagio baseada numa busca desesperada pelo motivo ndo heroico da salvacdo

pessoal a qualquer custo?12,

Eu explanei com algum pormenor a leitura sobre o tema da vinganga em Orestes (e
na cultura grega) por parte de Burnett porque esta abordagem serve como corretivo
para interpretacdes que negam que essas cenas causariam mal-estar ou reprovagao
moral pelos gregos, acostumados, como seriam, com o valor de ferir os inimigos. Em
relagdo as citagdes mencionadas no paragrafo anterior sobre o carater nao problematico
da vinganca entre os gregos, chamo atencao para os termos "early fifth century” e "early
Greeks", pois penso que com o avang¢ar da Guerra do Peloponeso a vinganca passa a ser
um problema mais urgente para os gregos e, como tal, um tema frequente de discussao,

como mostra claramente a reflexdao de Tucidides?213,

A luz do trabalho de Burnett, é possivel entender melhor a leitura da peca feita por
Porter, que é particularmente reticente em usar informagdes ou paralelos histéricos
para a interpretacgdio da peca. No seu livro, Porter resolve todos os problemas
interpretativos através de uma analise do funcionamento literario do drama antigo, com
énfase sobre as qualidades estéticas e os temas atemporais que emergem das tragédias.
Esta abordagem tem seus méritos e seus inconvenientes, que sdo ilustrados na sua
argumentacdo de que a trama de vinganca do Orestes responde a uma necessidade
meramente dramatica, ja explorada por Euripides em outras pegas como Medeia, Hécuba
e fon. Enquanto a comparacio feita por Porter evidencia semelhancas convincentes na
narrativa destes dramas, eu permane¢o com a convic¢do de que o tema da vinganga no
Orestes ndo se encaixa perfeitamente neste padrdo das pecas de intriga argumentado
pelo autor. Uma preocupacio excessiva com as similaridades dramaticas leva o autor, na
minha opinido, a negligenciar tanto os elementos de quase parddia da ética de vinganca

de outras pecas (que sdo bem destacados por Burnett), como também o condicionante

212 Burnett 1998: 255-6. Cf. Willink 1986: li sobre a natureza nio heroica de uma cwtnpia que
imprime o mais alto valor em salvar a prépria vida.

213 Nao é por acaso que as paginas de Tucidides tém sido sistematicamente trazidas a luz para
contribuir na interpretacdo da ética da vinganca em Orestes, principalmente o passo 111 82-83
que enfatiza a degradacdo moral advinda dos conflitos sociais dentro da cidade que aumentava a
desconfianga entre os cidaddos e a pratica de vinganca, que é vista como claramente negativa.
Sobre o uso deste passo de Tucidides para o estudo de Orestes ver Porter 1994: 327-32, que é,
contudo, cético sobre a pertinéncia deste paralelo.

69



de conflito social e de debate sobre o tema da salvacao da cidade que informaram, com

toda a probabilidade, a producdo e recepgao original da peca.

A leitura de Porter e de outros, como Enrico Medda?!4, que minimizam a antipatia
que poderia ser gerada em torno das a¢des de Pilades, Orestes e Electra, tende a encarar
a simpatia que a pe¢a conferiu no seu primeiro movimento (1-724) a Orestes e Electra
como um dado imutavel. Em outras palavras, Euripides teria construido a peca para
causar comoc¢do do publico com a situacdo dos matricidas, de maneira que as cenas
posteriores de vinganca ndo poderiam ser vistas negativamente e com antipatia215. Ora,
esta leitura minimiza a mudanca que poderia ter havido nas simpatias da audiéncia em
decorréncia das bruscas mudancas de situacdo dramatica e, especialmente, das

varia¢des de significado em torno de no¢des chaves do vocabulario ético e politico grego.

Vejamos o exemplo da nogdo de @uAia. Os usos lexicais do tema da @u\ia em Orestes
iniciam, com efeito, quando Electra aborda as "queridas amigas" (136) do Coro e
enaltece a @Wia que as une (138). Bastante significativo para a questdo afigura-se o
tratamento deste motivo nos versos 296-300, em que ha uma bela demonstracdo da

amizade entre Orestes e Electra, quando o filho de Agamémnon diz a sua irma:

E agora, minha irma, destapa o rosto e limpa essas lagrimas, apesar do
sofrimento. Quando me vires abatido, trata tu de acalmar a minha dor,
tranquiliza-me e apazigua-me a consciéncia; e quando fores tu a
lamentares-te, devo eu estar a teu lado para te animar com o meu

afecto. Pois é bela a entreajuda entre os amigos (émukoupial yap aide
101G @AoLg kaat) (296-300).

Assim, Electra, a terapeuta, como foi visto na sec¢do 1.1, oferece a Orestes uma
@UWia terapéutica, capaz de amenizar a dor e a loucura. Apesar do potencial terapéutico
da amizade de Electra, ndo é esta amizade que prevalecera no Orestes. Na verdade, nos

podemos distinguir trés tratamentos da @i no decorrer da pega: além desta @uia

214 Medda 2001.

215 Cf. Medda 2001: 48, que confere muito peso ao fato de Apolo salvar Orestes no éxodo. Para os
especialistas que exageram a simpatia que a audiéncia da peca teria com Orestes, a Retdrica de
Aristoteles deveria servir como um corretivo (ainda que eu julgue que a frase ndo se aplique a
todos os gregos): “Aquele que sofre com os que sofrem reverses imerecidos alegrar-se-a ou
ficara sem pena diante dos que sofrem merecidamente. Por exemplo, quando os parricidas e os
assassinos sdo castigados, ndo hd homem honesto que sinta pena” (1386b 26-29). Traducao de
Alexandre Junior et al. 2005, texto grego por Ross 1959.

70



afetuosa, empatica e reparadora, nds temos a @WAia meramente bioldgica e sem afeto
que, como vimos, é o ponto de partida para o debate entre Orestes e o seu tio sobre o
tema da salvacdo. Por ultimo, ha um terceiro tipo de @Aia, representado justamente por
Pilades, que oferece a Orestes uma amizade certamente dedicada e leal, mas que, como
nota o artigo escrito por Theodorou?16, ao invés de tranquilizar Orestes, aguca a sua
loucura e estimula os seus feitos irrefletidos. Essa variacdo na percep¢ao da amizade é
bem captada por Frederico Lourenco na sua discussao sobre a amizade entre Pilades e
Orestes, quando o estudioso nota a mudanca entre a amizade aparentemente nobre e
dedicada oferecida inicialmente por Pilades e a concepcdo de amizade implicita na sua
proposta de vingancga: os "dois versos [1098-1099] que ndo s6 alteram por completo
todo o curso da ac¢do (a ponto de se poder dizer que, a partir deles, é 'outro' o drama a
que estamos a assistir), como transformam o simpatico trio de rejeitados em psicopatas

homicidas"217,

Passemos ao tema da cwtnpia. A salvacdo de Orestes, dada a sua condicdo
debilitada, certamente ganharia simpatizantes entre o publico. N6s vimos na secgdo 1. 2
que os argumentos da suplica de Orestes a Menelau em torno das nogdes de @i e
Xapis sdo perfeitamente plausiveis dentro da cultura grega de suplicacdo, o que so
reforcaria a simpatia inicial do publico com Orestes. Com o restabelecimento do contato
do jovem com a TOALS e as suas leis, primeiro através de Tindareo e depois pela
Assembleia, a salvacdo de Orestes apresenta-se como uma recusa da propria pertinéncia
destas normas da sociedade: o heréi se quer um vingador exemplar que impde limites
fatais ao comportamento das mulheres dentro de um mundo em que a cidade nao

participa. Esse é, alids, o grande trago de continuidade na caracterizacdo de Orestes

216 Theodorou 1993: 43.

217 Lourengo 1996b: 148. Para um breve texto sobre a amizade de Pilades e Orestes na literatura
grega, ver Aradjo 2008. Este estudo, contudo, apresenta uma visdo muito idealizada da amizade
entre estas personagens em Orestes, passando ao lado completamente das varia¢des de
significado do tema da amizade. Garzya 1962: 108-18 também possui uma imagem idealizada da
amizade que Pilades oferece a Orestes na peca em estudo. E verdade, como enfatiza o eminente
helenista, que a amizade é leal e que ela tem o efeito de induzir Orestes a agir para buscar a sua
propria salvagdo ao invés de se manter passivo como ocorrera anteriormente na sua busca por
salvacdo junto a Menelau. Diferentemente de Garzya, eu penso que Euripides quer mostrar algo
mais do que isto: as cenas finais da peca desestabilizam os significados positivos da amizade de
Pilades, sendo que esta @Aia, por dedicada que seja, mostrou-se tdo ineficaz para a salvacdo de
Orestes como foi a (falta de) amizade de Menelau. Nao é gratuito que quem "salva" Orestes é
Apolo, ndo Pilades.

71



durante toda a peca: o matricidio, a justificativa do crime apresentada por ele a Tindareo
e a Assembleia e, ainda, a tentativa de assassinato de Helena, tudo possui como
fundamento esta conduta de um herdéi especialista em matar mulheres, algo alids muito
pouco heroico?!8, Tindareo e os argivos, como vimos, veem neste comportamento uma
ameaca irremediavel a salvacdo da cidade. A salvacgdo significa a preservacdo da cidade
da contaminag¢do do homicida e da repeticdo da justica arcaica baseada nos crimes de
sangue. Mais ainda, ao transformar todos os cidadaos em vitimas do feito de Orestes, e
ndo apenas os familiares dos mortos, Euripides chamou atencdo de que certos assuntos
"privados" podem, em certas circunstancias, tornar-se uma ameaca a salvac¢io da cidade

como um todo.

Por fim, resta mencionar o dltimo registro do campo lexical da salvagdo na peca: o
uso do verbo owlewv em 1633: Apolo, enquanto deus ex machina, anuncia a salvagdo de
Helena que, afinal, ndo tinha sido morta por Orestes e seus amigos. Apolo afirma, ainda,
que resolvera a contenda entre Orestes e a cidade de Argos a favor do heroi (1664), “ja
que [diz Apolo] fui eu que o obriguei a matar a mae” (1665). Como entender esta
salvacdo proposta pelo deus que contraria o andamento e a conclusao da acdo humana

da peca?

Euripides altera significativamente o retrato de Apolo nesta peca em relacdo ao que
foi apresentado aos atenienses cinquenta anos antes com a Oresteia. O deus é mesmo
adjetivado, no parodo, como “injusto” (&8ikog 162). Menelau, ndo propriamente uma
figura bem representada na peca, afirma que o deus "decerto que desconhece o que seja
o0 bem e a justica" (dpaBéotepds y' v tod kaAod kai Tiig Sikng. 417)219. Apolo, vale
lembrar, abandona Orestes na acdo da peca a ponto deste sequer o mencionar na sua

defesa perante a Assembleia.

218 A tentativa de assassinato de Helena ndo é sendo a reedi¢do do proprio matricidio, mas desta
vez sem a ordem de Apolo, como observa Greenberg 1962: 160.

219 Na Electra de Euripides, principalmente em seu final, o propdsito de Apolo que comandou o
matricidio ja havia sido posto em duvida (cf. 981; 1245-1246). Medda 2001: 31 n. 41 defende

que a auaBia (“estupidez”, “ignorancia”) em Electra é dirigida apenas ao conteudo do oraculo,
enquanto em Orestes é dirigida ao préprio deus (como se 1€ no verso 417).

72



Diante da falta de credencial de Apolo evidenciada durante toda a peca ("Euripides
has totally discredited Apollo"229), penso que o objetivo central desta intervencado divina
foi meramente realinhar a histéria contada no trilho da tradicao mitica, especialmente o
destino de Orestes que, gracas as palavras de Apolo, nds sabemos que sera exilado de
Argos e julgado e absolvido em Atenas (1644-1653). Da-se, assim, o aparecimento da
cidade de Atenas na nossa peca, cuja funcdo regeneradora das cidades em conflito é
inserida no seio de uma narrativa fortemente desarticulada com o que foi visto em
cena22l, De maneira complementar, ainda que este final pudesse ser percebido por uma
parte da audiéncia como um final feliz, o tom desta salvacdo trazida por Apolo, dada a
sua superficialidade?22, ndo deixa de causar um certo pessimismo que reforca a cadeia
de emergéncia e queda das esperancas de salva¢do que dominou a acdo humana da peca.
O camponés descrito na Assembleia, "daqueles que sozinhos salvam a sua terra" (olmep
Kal povol owilovot yfjv 920), ndo a consegue salvar, ndo por estar dentro de uma
Assembleia antidemocratica, mas porque, talvez, os conflitos sociais contemporaneos a
peca tenham mostrado que também a esperanga de Euripides nos setores médios como
os salvadores da moALg, tdo manifesta nas Suplicantes?23, tenha, ela também, revelado ser

infundada.

220 Will 1961: 99.

221 A ponto de Euben 1986: 243 dizer que a audiéncia teria que escolher: ou fica com a pega ou
fica com Apolo!

222 Como nota Wright 2008: 70, Apolo anuncia telegraficamente o novo destino de cada
personagem, sem justificar a sua decisdo e sem resolver apropriadamente os dilemas da peca.

223 Ver, especialmente, o discurso sobre as trés classes de cidaddos enunciado por Teseu em
Suplicantes de Euripides, das quais "é a classe média a salvadora das cidades (1] 'v péowt owiel
ToAELS), ao manter a ordem que a polis instituiu” (244-245). Traducdo por Ferreira 2010. Sobre
a "teoria da classe média" como base do pensamento politico de Euripides ver a excelente
discussdo por Di Benedetto 1971: 193-211, bem como a recente reapresentacdo do assunto por
Romero Mariscal 2007. Esta discussdo, contudo, depende demasiado dos versos 238-245 das
Suplicantes que podem ser uma interpola¢do (cf. Reeve 1973: 148). Se ou nao esta hipotese da
classe média pode ser adequada para caracterizar a postura politica de Euripides na época de
estreia das Suplicantes, ndo altera o fato de que relativamente a Orestes, como foi argumentado
neste capitulo, ndo se deve extrair um elogio univoco aos setores médios.

73



CAPITULO 2. As Fenicias

A parte de Ifigénia em Aulis, uma obra inacabada de Euripides, As Fenicias constitui
a pega com problemas textuais mais significativos dentro do corpus euripidiano224. Para
o escopo desta Tese, que ambiciona inserir a obra tragica no seu clima histoérico, é
necessario fazer uma reflexdo sobre até que ponto a peca que nés temos ¢é de autoria de
Euripides. A dificuldade de tal posicdo pode ser sentida, contudo, com uma breve
comparacdo entre as duas edi¢cdes atualmente mais utilizadas da peca. A edicao de
Oxford por James Diggle?25, segundo o calculo feito por Cropp?26, considera 446 versos
como inauténticos (aproximadamente 25 por cento do total de linhas da peca), enquanto
a edicdo teubneriana realizada por Donald Mastronarde??’ concebe apenas 64 versos

como espurios (algo em torno de 3,5 por cento da peca)?22s.

224 Nao se sabe com certeza o ano em que As Fenicias foi apresentada por Euripides. Ela foi
encenada seguramente em alguma Dionisia entre os anos de 411 e 408. Este intervalo de tempo
é suficiente para balizar os argumentos literarios e histéricos que sdo avancados neste capitulo,
de forma que ndo é pertinente precisar exatamente em qual destes anos deveriamos situar a
peca. Corroboro com as palavras de Santos Alves 1975: 27 "O que nos parece essencial é
identificar o momento histérico em que a peca teve a sua génese. Pretender atribuir-lhe uma
datacdo precisa é, além de secundario, passivel de erro". Para uma boa discussdo sobre a datagao
da peca, com a apresentacdo de algumas evidéncias para tanto, ver Mastronarde 1994: 11-14,
que também nado define uma data precisa, preferindo o intervalo entre 411 e 409. Gil 2004: 349,
por outro lado, é descontente com a amplitude do intervalo proposto por Mastronarde, o
estudioso espanhol prefere pensar em 409 ou 408. A razdo para esta insatisfacdo de Gil, o fato de
que a peca revelaria uma critica a oligarquia que seria mais pertinente se a pega tivesse sido
encenada ap0s o golpe oligdrquico de 411/410, ndo me parece um argumento decisivo, uma vez
que a emergéncia de setores organizados antidemocraticos é visivel, como foi arguido no
capitulo anterior, deste os episddios de 415 e, também, desde o golpe oligdrquico contra a
democracia de Argos em 417. Assim, Euripides poderia estar dialogando em As Fenicias seja com
estas movimentacdes oligdrquicas pré-golpe de 411 seja com a propria experiéncia pds-golpe.

% Diggle 1994a.

226 Cropp 1995, em sua recensdo ao comentario de Mastronarde sobre As Fenicias, disponivel
em: http://bmcr.brynmawr.edu/1995/95.08.03.html.

227 Mastronarde 1994, esta referéncia é ao comentario do texto da peca que traz, com leves
modificagdes, o mesmo texto grego editado por Mastronarde que foi publicado pela Teubner em
1988 (cf. a recensao feita por West 1990).

228 Alguns exemplos da diferenca entre os editores relativamente as cenas que tém sido suspeitas
de interpolacgdo: tanto Diggle como Mastronarde mantém a cena da teicoscopia (88-201); Diggle
condena toda a cena do catalogo dos escudos (1104-1140), enquanto Mastronarde considera a
cena, a excecao do verso 1136, auténtica. Embora Diggle reconhe¢a que possa haver algum
material euripiano apds o verso 1582, ele pde entre parénteses retos a partir deste verso até o
fim da peca (1766), enquanto Mastronarde sente-se seguro em acusar a interpola¢do dos versos

74



A edicdo mais antiga de Oxford, editada por Murray?22°, que serviu de base para as
principais traducdes da peca até a década de oitenta, considera como interpolados cerca
de 25 versos. Esse dado mostra como, entre a data de 1909, ano da primeira publica¢ao
da edicdo de Murray, e 1994, ano da publicagdo do volume de Diggle que contém As
Fenicias, a critica a esta peca tem engajado fortemente com os problemas textuais da
peca e explicado parte destes problemas pela intromissdo de autorias distintas durante
o percurso da transmissdo do texto. A edicdo feita por Mastronarde, assim como o
recente comentario levado a cabo por Christine Amiech23, podem ser lidos como
reagdes ao que estes autores pensam ser um excesso de proposicoes de interpolagdes. O
tom polémico por parte de Mastronarde por ser visto, por exemplo, na sua discussdo dos
versos 1582-1709, na qual ele discute os argumentos daqueles que ele chama de
"interpolations-critics"231. No prefacio a obra de Amiech, escrito pelo fil6logo André
Tuilier, percebe-se o projeto do comentario em defender a integridade da tradigao
manuscrita da peca contra as propostas de supressdo de versos e de conjecturas de

palavras:

Dans ce travail le texte qu'ils ont 1'habitude de lire dans plusieurs
éditions modernes de Il'ceuvre du poéte antique. Mais ils se
souviendront que pour étre savantes et méritoires, ces éditions
présentent souvent des conjectures modernes qui n'ont aucun
fondement dans la tradition ancienne et qui sont certainement
étrangeres au génie de l'auteur.232

1596; 1634; 1637-1638; 1737-1766. Amiech 2004, por sua vez, é bastante conservadora: ela
considera todos os versos da parte final do éxodo (1582-1766) como auténticos.

2 Murray 19009.
2% Amiech 2004.
231 Mastronarde 1994: ad 1582-1709.

22 Tuilier em Amiech 2004: 7-8. Tuilier e Amiech sio demasiados confiantes, a meu ver, em
atribuir a integralidade da obra a Euripides pelo fato de a suspeita de interpola¢des que incide
sobre cenas inteiras da peca ser fruto da filologia moderna e ndo da tradi¢do dos antigos. Nao é
coincidéncia que Amiech e Tuilier sdo da tradicdo francesa de filologia que é, em geral, mais
conservadora em matéria de suspeitas textuais do que, por exemplo, a tradicdo anglo-saxa. Este
mesmo ponto é valido acerca do trabalho filolégico em torno da mais problematica das pecas
euripidianas, a inacabada Ifigénia em Aulis, que sera objeto do préximo capitulo. Também no
caso da Ifigénia, como veremos, a edicdo francesa da colecdo Budé é conservadora, enquanto a
edicao anglo-saxa de James Diggle é bem mais critica ao que temos no manuscrito medieval.
Sobre este tipo de distincdo na concep¢do do trabalho filolégico consoante as escolas nacionais
ou continentais ver Lourenco 2008: 86-7.

75



Esta fora da competéncia e do objetivo desta Tese reabrir exaustivamente o dossier
filologico e literario sobre os versos que sao ou nao autenticamente euripidianos. Dada
que a edicdo de referéncia usada neste capitulo consiste na edi¢cao de James Diggle - o
que, em si, jA é um certo posicionamento no referido debate - a estratégia adotada
consiste em alertar ao leitor os versos, dentro daqueles que comentaremos, que sdo
considerados interpolados por Diggle. Em certos casos, fizemos uma breve avaliacdo das
principais razdes para a interpolacdo, geralmente remetendo para as explicacdes mais
completas que ja existem?33, optando seja por seguir Diggle na interpolagdo ou por ser
mais hesitante do que este helenista e, assim, evitar atribuir determinado conjunto de
versos para um interpolador. Naturalmente, tivemos uma atencdo especial em relagao
aos versos suspeitos que incidem diretamente sobre o tema da cwtnpia tanto das
personagens tragicas como da cidade de Tebas. A maior parte das ocorréncias de termos
para salvacdo, como cwtnpia e o®lw, ocorre, como veremos, no terceiro episédio da
peca (834-1018), a cena em que Meneceu comete suicidio pela salvacdo de Tebas. Este
episdédio possui certas linhas que podem ter sido acrescidas por interpolacdo, mas nao
gera suspeita como um conjunto. Os maiores intervalos de versos dentro deste episddio
que Diggle pode entre parénteses retos (868-880; 886-890; 1013-1018) serdo

comentados no decorrer do capitulo, pois sdo relevantes para o tema da salvacao.

0 estudo da relagdo entre a salvacao da personagem tragica e a salvacao da cidade,
neste caso Tebas, em As Fenicias, vai ser desenvolvido em trés grandes partes, que
correspondem a trés movimentos que podem ser discernidos no desenvolvimento da
trama. No primeiro movimento, a peca explora, a partir do artificio de introduzir
Polinices dentro de Tebas sob abrigo de uma trégua, a expectativa com a salvagao,
entendida como um acordo de paz entre os irmdos litigantes - Etéocles e Polinices-, que
evitaria a efetivagdo da guerra entre argivos e tebanos. Essa via de salva¢do foi
construida por Jocasta, ainda viva no recorte mitologico da peca. Ela atua, nesse sentido,
como uma espécie de salvadora dos sofrimentos das personagens e de Tebas. Como em

Orestes, a esperanca de salvacdo que emerge no comeco da peca é revelada iluséria, uma

233 Mastronarde 1994 é uma leitura relativamente acessivel sobre os problemas textuais da peca.
E digno de mérito o trabalho do autor em apresentar as interpretacdes divergentes da sua, o que
permite ao leitor compreender as varias leituras sobre as passagens textualmente
problematicas. Em portugués, a introducao feita por Santos Alves 1975 a sua traduc¢do, bem
como as suas notas de fim de livro, contém observagoes ricas sobre a questao.

76



vez que Jocasta falha em reinstalar a paz entre os irmaos que, pelo contrario, revelam o
desejo de se enfrentarem em duelo, trazendo, assim, a narrativa mais préxima da versao

difundida pelos Sete Contra Tebas de Esquilo.

0 segundo movimento da peg¢a quanto ao tema da cwtnpia inicia com a entrada em
cena de Tirésias, anunciador de um oraculo funesto para Creonte: Ares exige que o filho
de Creonte, Meneceu, sacrifique-se para que a cidade seja vitoriosa contra o iminente
ataque argivo, uma vez que ele é o ultimo descendente da raga dos Espartos oriundos
dos dentes do dragdo morto por Cadmo na altura da fundacdo de Tebas. Esse
acontecimento, provavelmente uma inovacdo de Euripides, acrescenta um nivel
temporal mais profundo aos problemas que tradicionalmente assolam os Labdacidas e
os tebanos: além da desobediéncia ao oraculo de Apolo por parte de Laio que proibia a
geracdo de um descendente (assim nasceu Edipo) e da maldigio de Edipo contra os seus
filhos, motivos presentes no mito tebano anterior a esta peca, Euripides acrescenta uma
terceira fonte de culpa hereditaria: devido a morte do seu dragdo por Cadmo na ocasido
da fundagdo de Tebas, Ares esta agastado com os tebanos e exige um sacrificio de um
descendente dos Espartos para salvar Tebas da ameaga argiva. Essas trés
condicionantes da acdo tragica configuram de uma maneira peculiar o tema da salvacdo
na pec¢a, que sera, como veremos, mais multifacetado e complexo do que é nos Sete
Contra Tebas de Esquilo, que focaliza pesadamente sobre Etéocles como o salvador de

Tebas ao defender a cidade contra o ataque argivo comandado por Polinices.

0 terceiro movimento do tema da salvacdo em As Fenicias, que ocupara a quarta
seccdo do capitulo, é mais complicado de analisar do que os outros dois. A razido disto
liga-se especialmente a condi¢do problematica do texto do éxodo da peca, que dificulta
tecer uma argumentacdo mais so6lida em relacio a este tema. De todo modo,
discutiremos brevemente a questdo das impugnacdes de versos e cenas do éxodo e
comentaremos certas passagens que nos parecem mais pertinentes para o tema em
estudo. Apesar das dificuldades textuais, este terceiro movimento destaca que os
multiplos aspectos do tema da salvacdo que foram encenados no decorrer da pega
convergem no tema unificador da ruina da casa de Cadmo, ilustrada, entre outras coisas,
pelo préprio desaparecimento gradual das personagens no éxodo, sejam mortas ou
exiladas. A parte final da peca mostra, por um lado, que a salvacdo da cidade é um
acontecimento que nao é garantido por todo o tempo, mas é antes um dado do presente,

77



por outro lado, que a salvacdo da cidade carrega seus pesados custos individuais e

familiares.

1- Jocasta, Etéocles e Polinices: a salvacdo via reconciliacdo

O rei de Tebas no contexto mitico de As Fenicias, Etéocles, tem a sua entrada em
cena anunciada pelo Coro no interior do primeiro episédio. Nestes versos, as jovens
fenicias que compdem o Coro, além de anunciar Etéocles, dirigem-se diretamente a

Jocasta, dando-lhe uma orientagao para a agao:

kai unv EteokAtc £¢ StaAdaydg 66e
XWPET o0V €pyov, puijtep Tokaotn, Aéyewv
T010008¢e PHBOVG 01G SLHAAKEELS TéKVaL.

Eis que chega Etéocles em busca de uma reconciliagdo. A ti, Jocasta, sua
mae, incumbe a tarefa de empregar uma linguagem capaz de reconciliar
teus filhos (443-445).234

Estes versos estabelecem uma missao de grande envergadura - a reconciliagao de
Tebas e Argos através do fim das hostilidades entre Etéocles e Polinices - para um
agente que ndo estd habituado a interferir nos assuntos de guerra, isto €, uma mulher,
que além disso é idosa?3>. A tarefa de Jocasta parece ainda mais complexa porque, como
afirma Polinices um pouco antes da intervencao do Coro, trata-se de uma “reconciliagdo”
(StoAra€aocav 436) que "pde termo as nossas tribulacdes - minhas, tuas, e de toda a
cidade” (mdooav moOAwv) (437). Nao se trata tdo somente de dirimir a contenda entre dois
filhos, mas de encontrar um meio de evitar a guerra, salvando a cidade de Tebas por
intermédio da paz advinda da acdo de reconciliar denotada pela forma verbal

StoAAdoow.

234 Traducgdo portuguesa por Santos Alves 1975. O tradutor portugués usou a edicdo de Murray
1909. Eventuais discordancias entre o texto de Murray e Diggle que sejam importantes para o
argumento deste capitulo sdo notadas.

233 Note a referéncia de Jocasta a sua velhice através de tét yfjpat no verso 528.
78



No final do prélogo que apresenta o enquadramento mitico e temporal da peca, a
mie e esposa de Edipo expde a situagdo atual do conflito entre tebanos e argivos: por
sua propria atitude - um detalhe indicado pelo pronome pessoal £€yw no verso 81 que
reforca desde cedo o papel de Jocasta como agente dos acontecimentos - ela convenceu

os seus filhos a se encontrarem "ao abrigo de tréguas” (Umdéomovdog 81).

O surgimento de Jocasta como mediadora do conflito entre os descendentes de
Edipo ao poder em Tebas provavelmente nio é uma novidade de Euripides. Um papiro
publicado em 1977 contendo versos de um poema lirico atribuido pelos principais
especialistas em lirica arcaica ao poeta Estesicoro veio lan¢ar mais documentacao sobre
as histérias do ciclo tebano anteriores a tragédia, em especial sobre o papel de Jocasta
como mediadora e potencial salvadora dos problemas da familia real e da cidade. Neste
fragmento, ndés encontramos uma cena familiar em As Fenicias: Jocasta busca uma
solucdo que encerre as hostilidades entre os filhos e as desgracas decorrentes dessa
querela sobre Tebas. Dada a flagrante intertextualidade entre o poema de Estesicoro e a
peca em analise neste capitulo, penso que vale a pena uma breve discussdo sobre a
figura de Jocasta e o enquadramento dos problemas da casa de Laio e da cidade de Tebas

neste poema.

1.1. Jocasta como ocwtelpa no fragmento 97 de Estesicoro?

A parte mais bem conservada deste poema, designado por vezes "poema de Lille"
ou "Tebaida"?36, consiste num discurso proferido por uma Rainha tebana que tenta
evitar o fratricidio entre os seus filhos (Etéocles e Polinices) através de uma contesta¢ido
da profecia dada imediatamente antes pelo adivinho Tirésias, cujo contetido versava
sobre o destino funesto dos irmios descendentes de Edipo. A "cena", portanto, tem lugar
na cidade de Tebas e envolve quatro personagens: a Rainha que profere o discurso, além

de Tirésias, Etéocles e Polinices. Todos trés ouvem o discurso da figura feminina.

236 0 nome original do poema nao ¢ atestado. A editio princeps do papiro que contém o poema foi
publicada em Franga por Meillier et al. 1976. A edi¢do grega que usamos para ler e traduzir
certos versos do poema que estdo presentes nesta seccdo é a recente edicdo feita por Davies;
Finglass 2014 (este fragmento em especifico ficou sobre a responsabilidade de Patrick Finglass).
Nesta edi¢do o poema é classificado como fi. 97.

79



A identidade desta Rainha ndo é segura. Nestes versos, o poeta ndo menciona o
nome da mée dos filhos de Edipo, ela é apenas referida como &ia yuvé (232), isto é, "a
mulher divina". A tradi¢do mitica do ciclo épico, com efeito, reconhecia dois casamentos
de Edipo?37: um primeiro com Epicasta (uma variante do nome Jocasta), o segundo com
uma certa Euriganeia, com a qual Edipo teria tido os quatro filhos célebres: Etéocles,
Polinices, Antigona e Ismene. Essa informacdo nos é dada pelo livro de Pausanias
dedicado a descrigcdo da Bedcia que atribui ao poema épico (hoje perdido) Edipodia esta
versdo da histéria. Pausanias comenta igualmente que a Odisseia (xi 271-280) ndo

atribui filhos incestuosos ao casal formado por Edipo e Epicasta (Jocasta)?23.

Em relacdo a identidade da "mulher divina" do fragmento 97 de Estesicoro, os
especialistas divergem se estamos diante de Jocasta ou de Euriganeia. Os primeiros
editores do poema defenderam a identificagdo com Jocasta23?, enquanto a mais recente
edicdo do poema a cargo de Patrick Finglass ndo hesita em descartar a identificacio da
Rainha com Jocasta: "we may therefore say with some confidence that the Queen in
Stesichorus is not Oedipus’ mother, and that Eteocles and Polynices, her sons, are

therefore not the products of an incestuous union"249,

Se a Rainha do poema de Estesicoro fosse Jocasta, nés teriamos, portanto, uma
versdo da historia distinta do ciclo épico: ao invés de cometer suicidio pouco tempo
depois da revelacdo da unido incestuosa, ela continuaria viva a ponto de interferir na
disputa pela heranca de Edipo entre os filhos advindos de incesto. Muito do julgamento
sobre este quesito depende da plausibilidade de que estes tépicos interligados - o

prolongamento da duracdo de vida de Jocasta (e do seu estatuto como mediadora de

237 Qu trés, se o testemunho de Ferecides citado pelo escélio ao verso 53 de As Fenicias, que
informa uma certa Astimedusa como terceira esposa de Edipo, merecer credibilidade.

238 Paus. IX 5.10. Certos estudiosos identificam alusdo aos filhos incestuosos de Edipo e Jocasta
neste passo da Odisseia, mas o advérbio &@ap ("em breve", "rapidamente”) em xi 274 implica
que o lapso de tempo entre a unido incestuosa e a sua revelacdo foi breve, nao existindo tempo
para o nascimento das quatro criancas. A defesa feita por Heubeck 1989: ad xi 274, em seu
comentario a Odisseia, de que a passagem inclui a descendéncia incestuosa porque o advérbio
em questdo significaria aqui algo como "after a while", "after a year or so", "after the birth of
their sons", parece-me uma leitura forcada da palavra e influenciada em demasia pelo desejo de
harmonizar as versdes épicas e tragicas do mito de Edipo. Da mesma maneira que o excelente
artigo escrito por Kock 1961, penso que ainda é Pausanias que melhor explica este dificil verso

da Odisseia.
239 Meillier et al. 1976. Ver, também, Meillier 1978.
240 Davies; Finglass 2014: 366.
80



conflito) e o nascimento de filhos incestuosos - estejam ja presentes na literatura pré-
tragica. Assim, Finglass pensa que "it is hard to imagine such a version in early tragedy,
let alone archaic poetry"?4!, enquanto Morenilla e Bafiuls Oller sustentam que "Es
Esquilo quien, en un deseo de presentar mas abominable el linaje de Layo, hace que

Edipo engendre a sus hijos en su propria madre"242,

Uma pista interna ao poema pode ser pensada para se especular sobre a identidade
da Rainha. Primeiramente, a énfase dada pelo texto ao tépico do amor maternal, com o
uso reiterado de palavras para filhos (maoag 210; maidag 216; maideg 218; maidag 233),
poderia sugerir a audiéncia que a mde em questdo era Jocasta, chamando atencado, por
esse meio, desta novidade do poeta ou o de uma variante mitica minoritaria no contexto
épico. Segundo, e mais decisivo, o primeiro verso do discurso da Rainha pode sugerir
que estamos lidando com Jocasta. Quando a Rainha dirige-se a Tirésias: "ndo adiciones
graves preocupacdes para esta dor” (ém’ GAyeot pn xaAemag moiel pepipvag 201), quais
seriam estas dores (&Ayeol) atuais que ela teme serem acrescidas por novas "graves
preocupacdes” (xaAemdg...uepipvag) advindas da profecia recém pronunciada por
Tirésias? Ora, uma possivel segunda esposa de Edipo ndo teria motivos para
sofrimentos, a ndo ser que interpretemos que as GAyea (“dores”) sdo oriundas do luto
com a morte de Edipo, desde que aceitemos que ele ja estaria morto no contexto do
poema, sobre o que nada nos é dito, embora seja uma conclusdo provavel?43. Talvez
estas dores passadas referem-se, desse modo, a descoberta do casamento incestuoso.
Como na Odisseia, nds terfamos aqui o tema do incesto entre Edipo e sua esposa, porém,
diferentemente do poeta da Odisseia, Estesicoro deixaria explicito que Etéocles e

Polinices seriam frutos deste relacionamento.

241 Davies; Finglass 2014: 366.

242 Morenilla; Bafiuls Oller 1991: 66. Uma colega de doutoramento, Sofia Carvalho, que esta a
concluir uma Tese sobre Estesicoro com a orientagdo do Professor Frederico Lourenco e do
Professor Patrick Finglass, chamou-me atenc¢do para a implausibilidade moral e religiosa de
termos uma Jocasta incestuosa viva por talvez muito tempo e com autoridade moral para
intermediar a disputa pela heranga de Edipo entre os seus filhos. Neste quesito, é assinalavel que
Euripides ndo sente nenhum incbmodo em apresentar Jocasta nesta fun¢do, mas, como a citacao
acima de Finglass sugere, Euripides é de um outro tempo em relacdo a Estesicoro, de sorte que o
argumento, ainda que tenhamos poucas fontes sobre a moralidade dos gregos no século sexto, é
inteligente.

243 Essa é a opinido de Davies; Finglass 2014: ad 201-203. E claro que Edipo ja nio é rei, o que
alis abre espaco para o estatuto da Rainha de mediadora na disputa pelos bens de Edipo. Edipo
estd morto? Em exilio? Trancado no interior do palacio como em As Fenicias? Nao sabemos.

81



Isso é tudo o que podemos ler nas entrelinhas do texto, uma vez que a primeira
mencao inequivoca acerca de filhos nascidos de Edipo e Jocasta ocorre apenas no século
quinto com Esquilo244, enquanto o primeiro autor a apresentar, sem sombra de ddvidas,
a figura de Jocasta ainda viva para tentar dirimir a contenda de Etéocles e Polinices é

justamente Euripides na peca em estudo neste capitulo?45,

Uma outra questdo que interessa ao escopo deste capitulo relativamente ao
fragmento de Estesicoro diz respeito ao oraculo que é anunciado por Tirésias a Rainha.
Embora o discurso de Tirésias que continha a profecia nao foi preservado, é possivel
saber o seu teor através do discurso da Rainha. Os versos decisivos neste quesito sdo os

seguintes:

Se é imperativo que eu veja os meus filhos mortos um pelo outro,
e que as Moiras tenham tracado este destino,

que eu possa encontrar uma morte terrivel sem demora,

antes de ver, neste momento,

cheia de dor, esta luta plena de gemidos e lagrimas:

meus filhos mortos no palacio (maidag évi peydpolg)

ou a cidade tomada a forca (Bavévtag ) TéAw dhoioav)(211-217).

Se formos conferir o carater habitualmente disjuntivo da conjuncao 1| do verso 217,
o oraculo divino (uavtiog ... Bglov 227) estaria apresentando uma opg¢ao: Jocasta ou vera
os seus filhos se matarem (destruicdo da sua familia) ou verd a ruina da cidade. Assim,
ao que parece, se a sua familia é destruida, a cidade salva-se e, inversamente, se a cidade
for arruinada, a familia pode se salvarz4+. H4, portanto, uma tensao entre o destino da
familia de Edipo e o da cidade de Tebas. Neste poema, como observa Bremer247, nds

temos um primeiro registro da inser¢do da disputa pela heranca de Edipo dentro de um

244Cf. Gantz 1993: 501.

245 A seguinte afirmacao de um comentdrio as Fenicias é bem representativa da opinido corrente
antes da descoberta do fragmento 97 de Estesicoro e da equivaléncia da Rainha do poema com
Jocasta: "In making Iocasta survive the discovery [do incesto] Euripides stands alone; and this is
probably his own invention" (Pearson 1909: xxiii). Com a nova edi¢do de Estesicoro por Davies;
Finglass 2014, talvez esta leitura exemplificada por Pearson volte a ser dominante.

246 Qutros especialistas, contudo, pensam que 1} no verso 217 tem valor copulativo e, assim, o
oraculo anunciaria tanto a desgra¢a da familia de Jocasta como da cidade de Tebas. Para esta
argumentacdo ver o texto recente escrito por Aluja 2014.

247 Bremer 1987: 150.
82



marco politico abrangente que inclui a cidade24. Esta dimensdo politica sera essencial
para o desenvolvimento tragico do tema como lemos nos Sete Contra Tebas de Esquilo,

bem como em As Fenicias, objeto deste capitulo.

Como observa Claude Meillier2+, Edipo tornou-se, apés a revelacdo do parricidio e
do incesto, um marginal dentro da sociedade consoante a légica do direito grego. Nesse
caso, ele ndo tem direito a herdar e transmitir os bens do pai. A auséncia de Edipo da
posicdo de comando nas versdes de Estesicoro, dos Sete Contra Tebas e de As Fenicias,
pode refletir esta interrupgio no funcionamento normal do oikog dos Labdacidas. Como
sustenta este estudioso, ndo se trata tanto de um antagonismo irremediavel entre o
olkog e a TOALG, mas sim de um antagonismo entre este tipo disfuncional de oikog e a
moAg (Meillier 1978: 25). O tema da relacdo entre o oikog e a TOALG serd central para o

entendimento de As Fenicias, como veremos na continuacio deste capitulo.

1.2. Jocasta: uma salvadora improvavel em As Fenicias

Dada a versdo dos acontecimentos da casa de Edipo apresentada por Estesicoro, é
possivel que parte da audiéncia de As Fenicias aguardasse a interveng¢do de Jocasta com
curiosidade: tera ela o papel de tentar evitar a ruina da familia e da cidade tal qual
apresentada pelo poeta de Himera? Boa parte dos criticos destaca que a fungao essencial
de Jocasta no primeiro episédio (261-637) é ser uma mediadora do conflito entre
Etéocles e Polinices, o que permite ao espectador entrar em contato com as opinides
conflitantes dos seus filhos, o que sera determinante para a caraterizacdo de como as
personagens em questdo posicionam-se diante dos temas da familia e da cidadez?s0. Mais

do que uma mediadora, nds temos aqui, penso, uma continua¢do do papel da Rainha

248 Nos versos 228-229, a esposa de Edipo clama a Zeus para que salve a "a linhagem e a cidade
do rei Cadmos" (yévoc te kal &ctv [ | / Kadpov dvaktoc). Dentro dos termos da profecia
anunciada por Tirésias, a salvacdo da familia real e de Tebas estd ameacgada, tudo o que a Rainha
pode almejar é que a disjuntiva entre estes dois elementos se faga sentir o mais tarde possivel.
Davies; Finglass 2014: ad 228-231 recolhem outros passos da literatura grega que contém a
ideia de postergar a punic¢ao divina, concluindo que "it is not unreasonable to hope, or even pray,
for a postponement of divine anger". Os editores pensam que é Euriganeia e ndo Jocasta que
roga por esta postergagao.

249 Meillier 1978.

250 Cf. Aélion 1983: 198-201; Mastronarde 1994: 225.

83



visto em Estesicoro, na medida em que Euripides também apresenta a figura feminina
de autoridade no papel de propor uma solucio para os seus filhos que salve a familia e a
cidade do conflito e da ruina, muito embora o quadro temporal no qual a intervengio
ocorre seja bem diferente entre Estesicoro e Euripides?st. Nesse sentido, Jocasta surge
como uma potencial cwtelpa (“salvadora”) para as dificuldades tanto da familia real

como da cidade.

E digno de nota que Euripides tenha conferido tal papel dramatico para Jocasta. De
inicio, o historial incestuoso da esposa e mie de Edipo poderia langar dividas junto ao
publico sobre a sua credibilidade em dirimir conflitos familiares. Em seguida, dado o
conjunto de principios que afirmava a inferioridade deliberativa da mente feminina,
encontrado na literatura grega, bem como na moral popular, é sempre significativo o
destaque que Euripides confere a alguma das suas personagens femininas. Aristoteles,
com efeito, ecoa algumas dessas visdes sobre o papel da mulher na sociedade: a mulher,
apesar de possuir uma faculdade deliberativa, é dxvpog, isto é, "sem autoridade” (Arist.
Pol 1260a 13)252. Da mesma maneira como o principio masculino é superior na natureza
(Arist. GA 716a 5, 732a 2), raciocina o Estagira, o homem é superior a mulher (Arist. Pol
1254b 10-15). Quando as mulheres possuem virtudes ou qualidades, estas sao
apropriadas exclusivamente para o espaco doméstico, como insiste Xenofonte no
Ecénomico?53. Andrémaca, nas Troianas de Euripides, lamenta que o fato de ela ser
excelente enquanto mulher (esposa) tenha atraido os gregos vencedores da guerra,
especialmente Neoptolemo, que a levard como uma cativa de guerra. Essas qualidades,

segundo a rainha troiana, incluem resistir a vontade de sair de casa (649-650), bem

251 No fr. 97 de Estesicoro, a Rainha intervém antes do exilio de Polinices, enquanto em As
Fenicias Jocasta atua numa situacdo bem mais urgente, pois os argivos estao ja sitiando Tebas e
Polinices, exilado, reclama a sua vez no trono de Tebas.

252 Tradugdo propria. A tradugdo portuguesa de Amaral; Gomes 1998 verte o adjetivo dxvpog
por "ndo tem faculdade de decisdao". O que o texto de Aristoteles diz é que a mulher possui
capacidade de deliberagdo ou decisdo (cf. Td6 BovAsuTikdv em 1260a 12), mas as suas decisoes,
sob o dngulo politico e juridico, restam sem poder. Sobre a conotacdo politica e juridica do
adjetivo dxvpog ver Smith 1983: 476-7.

253 Xenofonte confere, contudo, uma importancia para a esposa no espago do oikog bem maior
do que a mera reproducdo de filhos: ela é responsavel, junto com o homem, pela vigilancia da
familia e da sua propriedade. Sobre a questdo, ver Pomeroy 1994: 31-67. Note, ainda, o
fragmento 494 atribuido a Euripides: "Nenhuma casa desprovida de uma mulher pode ser
organizada e prosperar” (008" épnuia / yovaukdg olkog gomvig 008" dABlog 10-11). Tradugdo
propria do fragmento a partir do texto grego de Collard; Cropp 2008a.

84



como mostrar ao marido "uma lingua silenciosa e um olhar tranquilo” (yAwoong te
otynv dpupa ' jouyov 654)254, 0 Coro das Danaides em Suplicantes de Esquilo concentra
o contraste entre masculino e feminino consoante a logica bélica da sociedade grega:

"Ndo me deixes s6 pai, imploro-te! Nada pode uma mulher sozinha. Nela nio reside

Ares" (yuvr] povwBeic’ ovdév: ovk €veot' "Apng. 749-750). Assim, se ndo ha Ares nas

mulheres, isto é, se elas ndo participam do esforco da guerra, reduto fundamental de

defesa da cidade, elas ndo podem ter papel decisivo na condugao politica da ToALg.

Para fazer justica a complexidade do tema, é preciso notar que essa imagem passiva
das mulheres é, contudo, parcialmente revisada na prépria tragédia, através de dois
meios principais: por um lado, a caracterizacdo de heroinas tragicas que possuem uma
forte autonomia deliberativa e assumem certos espacos publicos (Medeia, Antigona,
Fedra, entre outras), por outro lado, o contexto mais amplo das pegas por vezes nega ou
questiona versos singulares que inferiorizam as mulheres. A prépria pe¢a em estudo
pode fornecer um exemplo deste Ultimo ponto: no mesmo drama em que temos a figura
de Jocasta em posicdo de destaque na decisdo dos assuntos familiares e publicos, nds
somos apresentados com a imagem passiva e silenciosa da mulher no episédio da
teicoscopia (88-201). Nesta cena, a reclusdo de Antigona no espacgo interior do palacio é
afirmada pelo pedagogo que a leva para o exterior para que ela possa visualizar o
exército argivo (88-91)25, ndo sem o cuidado de evitar os olhares masculinos que
podem repreender a filha de Edipo (92-95). Assim, que impressdo sobre a mulher
Euripides deixou para a sua audiéncia e para a posteridade? Jocasta ou a Antigona da
teicoscopia? A Antigona da teicoscopia, que receia os olhares publicos, ou a Antigona do

éxodo, que solta o véu dos seus cabelos (1490) e rejeita o casamento com Hémon 725,

254 Tradugao por Pereira 1996.

255 Ver, também, o comentario do pedagogo que inicia o ultimo discurso da teicoscopia (193-
194), recuperando o mesmo motivo da inadequac¢do da presenca feminina fora do palacio que
tinha iniciado, como vimos, esta cena.

256 A Antigona do éxodo que, aos moldes sofoclianos, desafia Creonte e sustenta a sua decisdo de
se exilar junto ao pai (ao invés de permanecer em Tebas para se casar com Hémon) é, bem
entendido, uma personagem completamente distinta da que figurou na teicoscopia (cf. as
observacoes feitas por Saxonhouse 2005, bem como por Swift 2009, que enfatiza a obsessdo
presente na teicoscopia com a modéstia e descricdo da virgem). Se estas "duas Antigonas" sdo
obras do mesmo poeta depende muito da avaliacdo que se tenha da autenticidade da presenga
desta figura no éxodo da peca.

85



A figura de Jocasta como salvadora em As Fenicias é possivelmente mais préxima
do imaginario feminino utépico do que da vida cotidiana das mulheres. Refiro-me, em
particular, as construcdes utodpicas aristofanicas e platénicas que conferem papel de
relevo as mulheres na condugao da vida politica da cidade e, logo, na sua salvagdo. Como
se sabe, Aristofanes, especialmente nas pecas Lisistrata de 411 e Assembleia das
Mulheres de 392, imaginou uma cidade de Atenas na qual a mulher tinha um papel
fundamental na organizagdo politica da cidade?5’. Platdo, por sua vez, especialmente no
livro quinto da Republica, sustenta que homens e mulheres tém fungdes igualmente
importantes como guardidos (ds) da cidade idealizada: "a aptiddao natural, tanto do
homem como da mulher, para guardar a cidade, é, por conseguinte, a mesma, excepto na

medida em que a desta é mais débil, e a daquele é mais robusta” (456a)25s.

Nao é por acaso que um interessante artigo escrito por Elisabeth Scharffenberger259
propde varios tracos de similaridade entre Lisistrata na peca homénima de Aristéfanes e
Jocasta em As Fenicias. Nestas pecas, observa a estudiosa, uma figura feminina imiscui-se
no mundo da guerra para propor, através da persuasdo, uma solugdo que reconcilie as
partes hostis que estdo em guerra (Atenas e Esparta no caso de Lisistrata, Argos e Tebas
em As Fenicias). Para tanto, as personagens femininas em causa repreendem os
individuos representativos do conflito (os embaixadores na pe¢a de Aristéfanes,
Etéocles e Polinices na peca euripidiana) de modo a que superem as suas diferencas e
reconciliem-se. A principal distingdo entre as cenas de reconciliacdo de a Lisistrata e de
As Fenicias reside no resultado da interven¢do da figura feminina: enquanto em
Aristéfanes a pega termina com harmonia e reconciliacdo entre espartanos e atenienses,
em Euripides: "instead of harmony and agreement, there is discord; instead of the

promise of festivities, food, and sex, there is the threat of violence and death"260,

257 Sobre o tema da representacdo da mulher em Aristéfanes, ver, por exemplo, Silva 1979-1980.

258 Traducgdo de Pereira 2001. O que é mais débil é a forca fisica da mulher, ndo a sua natureza,
psicologia ou alma. O contraste com Aristdteles reside precisamente neste ponto, uma vez que o
Estagira diverge do seu mestre ao defender que a mulher tem ja uma natureza deteriorada, o
que lhe renderia incapaz de fung¢des publicas politicas ou juridicas. Sobre a questdo ver o
instrutivo artigo de Smith 1983.

259 Scharffenberger 1995.
260 Scharffenberger 1995: 334. A tese deste texto, de que Euripides teria conscientemente

reelaborado a cena de reconciliacdo de Lisistrata em As Fenicias é, bem entendido, impossivel de
provar. A evidéncia discutida no artigo, incluindo similaridades cénicas entre as pecas, pode nos

86



Em relacdo ao papel desempenhado por Jocasta nos assuntos do destino da familia
real e da cidade, Euripides estd bem mais perto da comédia do que da tragédia bélica
que Esquilo apresentou quase cinquenta anos antes em Sete Contra Tebas. Nesta peca
esquiliana, com efeito, Jocasta nao sé ndo aparece em cena como é mencionada apenas
uma vez, sem ser nomeada (926-931)2¢61. A pertinéncia das figuras femininas na peca
esquiliana é reduzida ao Coro de mulheres, cujo temor da guerra, manifestado em

lamentos e gritos, é duramente censurado por Etéocles no primeiro epis6dioz62.

Assim, dado o desfecho positivo das cenas de reconciliacio em Estesicoro e em
Aristéfanes, é significativo que a intermediacdo de Jocasta em As Fenicias é destinada a
fracassar no seu intento de por fim as querelas entre os litigantes. Por que Euripides
escolheu esse desfecho narrativo? Eu penso que investigar mais a fundo a razdo desta

falha nos levara a delimitar o tema da salvagdo nesta primeira parte da peca.

1.3. As censuras de Jocasta a Etéocles e Polinices: uma racionalista-otimista a
favor da reconciliacao que salvaria Tebas

E verdade que a Jocasta de As Fenicias nio tem a autoridade da Rainha do poeta de
Himera de apresentar uma solucio pratica para a querela. Em Euripides, ela s6 pode
trabalhar no dominio da meibw ("persuasido”) e ndo do TéAog, que neste contexto deve
ser entendido como poder de decidir, ter autoridade para tal: "eu vos indico uma
decisdo" (melBw TEAOG Eywv TEAOG Tpoa[ivw]), diz a Rainha no verso 219 do poema de
Estesicoro. O maximo que a esposa de Edipo pode fazer na peca euripidiana é conseguir
uma trégua no confronto entre os filhos na esperanga que isto ofereca terreno fértil para
o trabalho da persuasao:

Eyw &' €pv AVovas' UTTOGTIOVEOV LOAETY

levar a pensar em algum nivel de intertextualidade. A autora registra (pagina 341, n. 5) uma
interessante opinido de Hernando Balmori, segundo a qual a ideia politica de As Fenicias,
baseada na tentativa de reconciliar as partes em litigio, teria sido inspirada pela apresentacdo de
Lisistrata.

261 Os Sete Contra Tebas é a ultima peca de uma trilogia que continha uma peca centrada na
figura de Laio e outra na de Edipo. Jocasta, assim, poderia ter sido uma personagem de relevo em
alguma dessas pecas, o que desconhecemos. Em Sete Contra Tebas, ela ja estd morta no tempo
mitico da peca.

262 Essa afirmacao leva em consideragdo que as presencas de Antigona e Ismene na parte final da
peca devem-se a um interpolador, como sustenta, entre outros, Hutchinson 1985: xI-lii.

87



émeloa adi atda piv Patoat Sopag.

Eu mesma, na tentativa de pOr termo a contenda, antes de deitarem
mao a lancga, convenci um dos meus filhos a vir ao encontro do outro, ao
abrigo de tréguas (81-82).

Enquanto uma mulher nobre que desempenha um papel de relevo no espaco
publico, Jocasta pode ser comparada com outras personagens euripidianas,
especialmente Etra de Suplicantes e Praxiteia, da peca fragmentaria Erecteu. Essas
"tragic mothers", como lhes chama Helene Foley2¢3, diferenciam-se de outras maes
tragicas, como Medeia, por apresentarem argumentos positivos sobre valores capitais
para os gregos, como piedade, respeito aos suplicantes e as leis, bem como principios
democraticos como o respeito a légica da igualdade e a critica a ambicdo politica

incontrolada, no caso de Jocasta em As Fenicias.

Essas personagens podem ser pensadas, ainda, a partir da conceitualizacdo feita
por Donald Mastronarde sobre certas figuras euripidianas que ele denomina de
“optimistic rationalists”. Com este termo, o estudioso agrupa as personagens de
Euripides que apresentam uma visdo especifica do mundo, caracterizada por uma
crenga que "the world is orderly and comprehensible and that there are elements in that

order which have been fashioned for the good of man"264.

Essas figuras sdo racionalistas porque concebem o mundo como completamente
inteligivel, sendo, portanto, abarcavel pela razio humana. Sdo otimistas porque, como
observa Mastronarde acerca de Teseu em Suplicantes?65, elas julgam que podem tecer
uma nitida separacdo entre homens valorosos e maldosos, bem como creem que os

deuses fornecem os meios necessarios para a prosperidade humana.

O carater racionalista de Jocasta pode ser percebido sobretudo na sua réplica aos
discursos de Etéocles e Polinices (528-585). Neste discurso, ela admoesta cada filho a
seu turno. A Etéocles, ela advoga o principio da igualdade que regula, ela afirma, ndo

apenas as relacdes humanas, mas a propria ordem natural e cdésmica. Além deste

263 Foley 2001: 272-99.
264 Mastronarde 1986: 202.
265 Mastronarde 1986: 203.
88



principio, Jocasta enfatiza, para o seu filho, o compromisso com a salvacdo da cidade,
que deve ser mais decisivo do que o poder (549; 560-561), do que a riqueza (553; 555;
566) e do que a ambicdo (532; 567). A Polinices, o apelo de Jocasta para que se tenha fim
o litigio é baseado na ingldria advinda de uma eventual conquista por parte de Polinices

da sua propria patria.

0 que emerge do didlogo entre Jocasta e os seus filhos é, como veremos, o estatuto
primordial do quadro da cidade na vida humana e o carater negativo de todos os valores
que, se cultivados em excesso, pdem em perigo a cidade. E contra esses excessos que ela
termina o seu discurso, enderecando-se apelativamente aos dois filhos: "deixai a

violéncia, deixai" (uébetov o Alav, uébetov 584)266,

Jocasta acredita, como uma racionalista otimista, que um encontro presencial entre
os irmaos litigantes seria suficiente para aproximar as visdes até entao antagonicas dos
filhos, o que permitiria a reconciliagdo e o fim da ameaca de guerra e crise que circunda
a cidade. Esse otimismo de Jocasta, como sucede muitas vezes com os racionalistas

otimistas em contexto tragico euripidiano, revelar-se-a ilusério.

Vale a pena determos-nos mais pormenorizadamente no modo como Jocasta tenta
reconciliar os filhos através de um discurso racionalista que promove a cidade e a patria
acima dos bens e sentimentos efémeros e cambiantes que os homens, por vezes,

sobrepdem a vida em cidade.

0 discurso da mae de Edipo est4 inserido dentro da cena de &ycv (443-637) que
conclui tanto o primeiro episédio da peca como o primeiro movimento no que concerne
ao tema da salvacdo. Como observa Amiech267, a questao dramdtica mais significativa da
cena consiste em saber se a mae tera éxito em reconciliar seus filhos e, assim, salvar a

cidade.

E notério que uma das funcdes do debate formal em Euripides consiste em
contrastar temas éticos e politicos que interessavam ao seu publico, a partir de uma

linguagem repleta de termos mais apropriados ao tempo presente da obra do que ao

266 0 nome TO Alav tem o sentido de excesso ou, em certos casos, violéncia. Vide E. Andr. 866,
quando a ama reprova os excessos (t0 Alav) de Hermione contra Andrémaca. No passo de As
Fenicias em estudo, a énfase recai, portanto, sobre os comportamentos desmedidos que acabam
por gerar violéncia contra a cidade.

267 Amiech 2004: 339.

89



tempo ficcional do mundo mitico. Em um discurso particularmente longo para os
padrdes de um daywv (58 versos, contra 27 de Etéocles e 28 de Polinices), Jocasta
recupera os termos dos discursos anteriores dos litigantes na esperanga de convencé-los
a dirimir a querela. Entre os dois pensamentos gnomicos que iniciam (528-530) e
encerram o seu discurso (584-585), Jocasta dirige-se a cada filho individualmente:
primeiramente a Etéocles (531-568a), depois a Polinices (568b-583). Apesar de a mae
de Edipo reprovar a conduta de um filho como de outro, a discrepancia na quantidade de
versos (38 dirigidos a Etéocles e 16 a Polinices) ja indica a maior necessidade de contra-
argumentar Etéocles porque ele é o mais equivocado. Vejamos alguns detalhes das

palavras que Jocasta dirige a Etéocles.

Trata-se de um discurso destacadamente filos6fico: a condenacdo de uma certa
maneira de o individuo relacionar-se com as posses materiais, com o exercicio do poder
no ambito da cidade e com a sua proépria honra pessoal. Essas trés esferas de acdo
humana estdo concretizadas no texto por termos chaves que ecoam o discurso feito
anteriormente por Etéocles: “o que é a superioridade dos haveres?” (Ti &' £otL TO
TA¢0v;) pergunta, a maneira socratica, a nossa "mere philosophique"2¢8. Diferentemente
dos dialogos socraticos, a questdo, contudo, ndo engendra uma conversa¢do dialética
sobre a definicdo de tO mA¢0ov, antes Jocasta recupera o proprio vocabulario de Etéocles
para evidenciar a superficialidade de um género de vida que al¢a a riqueza como um
objetivo indispensavel de vida, mesmo as custas da cidade, como ela recorda nos versos
566-567: "A riqueza, que na tua cupidez persegues, serd onerosa para Tebas; sé-lo-a
também a tua ambigdo” (Samavnpdg &p' 6 TAoTTog dv (TS éxetv / yeviioetau Bffatot,
@UOTIHOG 8¢ 0V)269. Vale ressaltar que Etéocles, em seu discurso, ndo faz uma defesa
explicita da riqueza, sendo que o vocabulario deste campo semantico apenas surge nas
suas palavras para realcar o valor da Tupavvig (506), traduzida por Manuel dos Santos
Alves como "Soberania”, mas que pode também ser vertida por algo como "Poder

absoluto”, como faz Amiech.

268 Amiech 2004: 356.

269 A traducdo é esta de Santos Alves, com exce¢do da palavra “onerosa” escrita por mim no lugar
de “dolorosa” escrita por Santos Alves. Com essa leve modificacdo, eu adapto a tradugdo para a
edicdo de Diggle, que 1é Samavnpog (“oneroso”, “custoso”) no inicio do verso 566 em vez de
08uvnpog (“doloroso”) impresso por Murray. O verso 567 é indicado como espurio por Diggle,

porém Mastronarde 1994: ad loc possui uma boa defesa da linha.
90



Com Tupavvig, nds entramos no segundo tipo de conduta de Etéocles que, aos olhos
da sua mae, é extremamente nociva para a salvacdo da cidade. A exemplo da pergunta
anterior sobre o que é a superioridade de bens, também em rela¢do ao poder absoluto

Jocasta formula um questionamento que, ao fim e ao cabo, ela mesmo responde:

ay', fiv o' épwpat Yo Adyw mpobeic’ aua,
TOTEPA TVPAVVETY 1} TOALY oot BEAELS,
£PETG TUPAVVETY.

Pondera bem: supde tu que te coloco, a0 mesmo tempo, perante estas
duas alternativas: continuar no poder ou salvar a cidade? Qual delas
prefere? O poder, diras tu (559-561).270

O fato de Jocasta responder no lugar de Etéocles demonstra que, apesar do
otimismo racionalista que a caracteriza, ela sabe que ndo ha argumentacdo dialética
possivel. Ironicamente, o campedo do relativismo entre significante e significado (cf. a
resposta de Etéocles ao seu irmdo em 499-502) sabe muito bem que certas palavras,
como Tupavvig, possuem um significado bem delimitado diante do qual a salvacdo da
cidade é uma questdo menor: "Se é necessario ser injusto por causa do poder tiranico, /
ser injusto € a coisa mais bela; para o restante, é preciso ser pio” (elmep yap aSikelv xp,
TUPAVVISOG TEPL / KAAALoTOV GSIKELY, TdAAX &' eVoeBelv xpewv 524-525)271. O verbo
adikéw (“cometer injustica”) usado neste passo por Etéocles ndo esta a servigo de um
mero jogo linguistico, mas sim de um programa politico bem delineado que coloca o
poder pessoal irrestrito baseado na forga como um modelo a ser seguido por lideres

como eleg, isto é, que usurpam o poder e fazem de tudo para conserva-lo.

O terceiro elemento do comportamento de Etéocles que é censurado por Jocasta

incide sobre a noc¢do de ®wotuia que, como vimos acerca dos versos 566-567, é

270 Salvador 2014: 184, n.2 observa, corretamente, a diferenca aspectual entre o aspecto
continuo de tupavvely (“continuar no poder”, “continuar na tirania”) e o aspecto pontual de
oot Etéocles prefere, claro, a continuidade do seu poder a interrompé-lo com uma agio que o

daria para Polinices.

2! Tradugéo por Salvador 2014, cuja escolha de palavras para estas duas linhas parece-me mais
feliz do que a de Santos Alves ou de Sofia Frade (no Prelo). Gil 2004: 342 vé nestes dois versos o
apice do cinismo politico de Etéocles. Cf. também os versos 504-506, nos quais o préprio
Etéocles eleva a Tirania ao estatuto de uma divindade. Frade (no Prelo) traduz estas ocorréncias
de tupavvig pelo termo mais neutro de “monarquia”. Sobre este termo na peca em estudo ver o
comentario de Salvador 2014: 180-1.

91



deletéria para a cidade. Em contraposicdo a riqueza, ambigdo e tirania, Jocasta propoe
que Etéocles siga o preceito da igualdade, personificada através do uso, pouco comum
em poesia, do substantivo 'lc6tng?72. A igualdade, diz Jocasta, "sempre traz unidos os
amigos aos amigos, as cidades as cidades, os aliados aos aliados" (‘IootTnTa Ty, 1
@ovg Gel @iAolg / TOAELG Te TIOAECL CUPIAXOVG TE GUHMAXOLS 536-537). A igualdade

fixa as medidas e pesos, trazendo estabilidade da ordem c6smica a humana.

O principio da igualdade democratica, que estimula a todos os cidaddos serem
governantes e governados, é justamente o ponto que foi recusado por Etéocles, o que
gerou o motivo para a guerra entre Argos e Tebas consoante o arcabougo mitico da peca.
0 acordo entre os irmdos é contado por Polinices, que consistia em uma rotacdo de
poder na qual cada irmao governava Tebas por um periodo de um ano, enquanto o outro
partia em exilio (477-480). Passado este intervalo de tempo, continua Polinices, Etéocles
descumpriu o pacto feito sob juramento aos deuses (cf. opkioug Te.. Beovg 481),

"retendo [diz Polinices] o poder e a heranga a que me pertence"” (483).

Ao evidenciar o contraste entre o principio democratico da igualdade e a aversao
do tirano a esta noc¢do, Euripides reitera um motivo que o poeta ja tinha explorado no
famoso debate entre Teseu e o Arauto tebano em Suplicantes. A semelhanga entre as

palavras de Teseu e de Jocasta saltam aos olhos:

Nada é mais nocivo a polis do que o tirano (ovdev Tupdvvou
Sduopevéotepov moAeL). Antes de mais, sob o seu dominio nido ha leis
validas para todos: governa um s6 individuo que institui a lei para
proveito proprio. E isso nunca é igualdade (kal t68' ovkét' €ot' {oov).
Mas quando ha leis escritas, tanto o pobre como o rico gozam dos
mesmos direitos (tnv_Siknv {onv €yel). Os mais débeis tém a
possibilidade de responder ao que é poderoso, sempre que este o
insulta, e o mais pequeno vence o grande, se tem razdo. A liberdade
reside nisto: ‘Quem deseja propor ao povo uma deliberacao, util para a
cidade? E quem o quiser fazer, é ilustre; se ndo o quiser, fica calado.

Que coisa mais equitativa do que esta? (ti ToUTwyV £0T' (oaiTepOV TOAEL)
(429-441).273

272 Mastronarde 1994: ad 536 enumera apenas quatro ocorréncias na poesia classica, sendo
duas nesta peca (536 e 542).

273 Traducgao de Suplicantes por Ferreira 2010.
92



A luz das leituras antidemocraticas acerca do pensamento politico do Euripides
tardio discutidas no capitulo anterior, é marcante que uma peca produzida no mesmo
ambiente politico do Orestes apresente uma visdo da democracia similar as Suplicantes,
uma obra dos anos vinte do século quinto. Luis Gil redige uma interessante metafora
matematica para exprimir a centralidade do conceito de igualdade no entendimento de
democracia que pode ser vislumbrada tanto nas palavras de Teseu quanto de Jocasta: “el
régimen democratico, segin Euripides, se inscribe a modo de circunferencia en un

triangulo is6sceles cuya base seria la igualdade y sus lados la libertad y la justicia”274,

A esperanga de salvacdo através de um novo pacto entre os irmaos que garantisse o
bem-estar de Tebas mostrou-se infrutifera. Nesse ponto, como foi comentado, Euripides
afasta-se consideravelmente da referéncia literaria presente no fragmento 97 de
Estesicoro. A razdo para o fracasso da tentativa de salvacdo da crise de Tebas
empreendida por Jocasta reside no comportamento dos irmaos litigantes, incapazes de
se reconciliarem. Com a caraterizacao de Etéocles e Polinices, Euripides chama atencio
para certos aspectos do tema da articulacdo da salvacdo das figuras tragicas com a

salvacdo da cidade, algo que passamos a explorar.

1.4. A frustracao da salvacdo via reconciliacdo: a caracterizacio de Etéocles e
Polinices

Em Euripides, Polinices é um verdadeiro protagonista que pode exprimir-se por si
proprio, ao contrario da versdo esquiliana em que esta personagem ndo aparece em

palco, sendo apenas referida pelas personagens ou pelo mensageiro27s. Por outro lado, o

274 Gil 2004: 347. Este artigo de Gil deve ser lido por qualquer um que queira aprofundar-se
acerca do significado politico deste discurso que Jocasta dirige a Etéocles.

275 Algo que decorre, é preciso ser dito, do fato de que os Sete Contra Tebas e As Fenicias serem
tipos muito distintos de tragédia. A peca esquiliana concentra toda a carga tragica sobre uma
unica figura, Etéocles, numa peca com pouca variacdo de personagens, enquanto As Fenicias
apresenta uma proliferacdo impar de personagens que sobem ao palco, de sorte que nio causa
surpresa que Polinices entre literalmente no espaco dramdatico da cidade de Tebas,
diferentemente da versdo esquiliana que mantém uma rigida separacdo entre o espaco de
dentro da cidade, ocupado por Etéocles, e o lado de fora da cidade que contém os atacantes
argivos e Polinices. Com essa multiplicacdo de personagens em As Fenicias o sentido tragico &, de

93



Etéocles de Esquilo e o de Euripides sdo duas figuras completamente diferentes: nio
precisamos aceitar integralmente a leitura, dominante na primeira metade do século XX,
de que Etéocles em Sete Contra Tebas sacrifica-se patrioticamente ao aceitar o encontro
com o seu destino na sétima porta contra o seu irmao?’¢, para real¢car que, apesar de
tudo, o governante de Tebas em Esquilo é uma personagem dedicada a salvagio de
Tebas mesmo quando isso implica ir ao encontro da maldigio de Edipo que previa o
aniquilamento mutuo dos irmdos?77. Euripides, em As Fenicias, transformou a dedicacdo
de Etéocles a cidade em uma obsessdo com o poder tiranico e pessoal, mesmo as custas
da salvacao da cidade278. Talvez neste quesito resida, apesar de tudo, um ponto de
continuidade entre a caracterizacdo dos dois tragicos: como comenta Maria de Fatima
Silva, o Etéocles euripidiano é capaz de "uma manifestacdo de empenho e denodo que
retém da figura esquiliana, mas que aplica numa luta por ideal inferior e

individualista"279.

Para apresentar o tema da salvacdo sob uma outra luz, a primeira coisa que
Euripides precisou fazer foi desalinhar completamente a imagem que a audiéncia
poderia ainda ter das versdes miticas e literarias que caracterizavam positivamente

Etéocles como um lider empenhado em promover a saude politica da sua cidade. E isso

certa forma, diluido nas varias narrativas presentes na pega (cf. Craik 1988: 41-6; Mastronarde
1994: 3-11; Dunn 1996: 180-202; Michelini 1999-2000). Em relacao aos Sete Contra Tebas, vale
ressaltar a pertinente observacao feita por Kitto 2003 [1961]: 46 (um estudioso que contribuiu
bastante para a importancia de alinhar a critica literaria ao tipo de tragédia que se tem em
maos): "The greatness of the Septem lies in this, that it so perfectly realizes the peculiar virtue of
0Old Tragedy, to be the tragedy of character, and of a single character".

276 Sobre esta interpretacdo da personagem de Etéocles no Sete Contra Tebas vide a excelente
discussao feita por Von Fritz 2007 [1962].

277 A bibliografia sobre a caracterizacdo de Etéocles em Sete contra Tebas é vertiginosa. Como
nota Von Fritz 2007 [1962]:167, a maestria na individualizacdo do carater e do destino de
Etéocles em Sete Contra Tebas é quase sem paralelo na tragédia grega. Além deste artigo sobre
Etéocles, cf. Silva 2005a [1993], cuja visdo de Etéocles em Esquilo e em Euripides é similar ao
que aqui se apresenta. Pulquério 1992, por outro lado, é mais propenso a ler tracos negativos no
Etéocles de Esquilo.

"8 Essa inovacdo de Euripides relativamente a representacio do carater e das alegacdes dos dois
litigantes é ainda mais impressionante se lembrarmos que, muito provavelmente, a prépria
etimologia dos nomes préprios dos filhos de Edipo sugere, como sustenta Moreau 1988, que foi
Polinices a parte mais equivocada no litigio consoante as origens deste mito na Grécia:
[ToAvveikng quer dizer velkog oAV, isto é, "o de multiplas querelas”, enquanto 'EteoxAfig é
composto de étéog ("verdadeiro") e kA¢og ("gloria™).

2% Silva 2005a [1993]: 213.
94



que o poeta fez, portanto, com este didlogo entre Jocasta e os seus filhos, evidenciando,
assim, que a salvacdo da cidade através da reconciliacio dos lideres em querela é

impossivel devido sobretudo ao carater de Etéocles enquanto governante de Tebas.

Essa desconstrucdo da figura de Etéocles ja estd em marcha na entrada em cena do
governante tebano para ouvir as propostas de paz de Jocasta na cena de reconciliacao.
Ndo obstante o Coro anunciar a entrada de Etéocles ligando-a ao propdsito da
"reconciliacdo” (cf. StaAAayn 443) e o proprio Etéocles ter dito que veio ouvir de Jocasta
"propostas de mediacdo” (kowag Bpafeiag 450)28°, o danimo de Etéocles revelado pela
resposta imediata de Jocasta mostra bem que o rei esta indisposto a paz. Ela comecga
pedindo calma ao filho (452) e apela para que ele abrande a sua "precipitagdo” (taxvg

452) e "esse teu olhar terrivel e o resfolegar da tua ira" (454-455).

Etéocles ndo apenas estd indisposto a paz, ele também estd intransigente a
qualquer proposta que debata o mérito e a justica de quem deva ser o governante de
Tebas, ainda que seja ele proprio que esteja usurpando o trono ao ndo cumprir o acordo
prévio estabelecido com o irmdo. Nao é surpresa, portanto, que seja Etéocles a fechar
toda esta tentativa de reconciliacdo com palavras categdricas: "Jamais a nossa
reconciliacdo (SuuBaiuev) sera viavel" (590). Além disso, Etéocles ameaca diretamente o
irmao ("Tu, sai, de nossos muros, sendo morres" 593), o que funciona como uma
transicdo da cena de reconciliacdo para a esticomitia entre os irmdos que exaspera o0s

animos, deixando a cidade numa aporia quanto a sua salvacio.

E preciso ter em mente, como parte da critica reconhece, que os acontecimentos da
conturbada vida politica ateniense dos anos de 411-410 influenciaram o tratamento do
material mitico nesta pega. A abordagem histdrica acerca deste drama tem seguido
basicamente duas linhas de investigacdo: na primeira, o acento é posto sobre a
equivaléncia entre Etéocles e Polinices enquanto politicos ambiciosos que, apesar de
eventualmente alegarem objetivos nobres ou justos, estdo presos a ambicdo do poder
pessoal. Nesta grelha de interpretacdo, Meneceu, enquanto um jovem inexperiente da

vida politica mas, por isso mesmo, ainda incorruptivel, representa um contaste absoluto

280 Embora este verso 450 é muito provavelmente interpolado, como acusa a edi¢io de Diggle. O
substantivo Bpafeia, segundo Diggle 1994b: 346, é uma formulagdo tardia do grego nio
encontrada no século quinto.

95



com o mundo moralmente corrompido dos governantes da peca. Neste ponto da
interpretacdo, os especialistas dividem-se em dois sub-grupos: 1- Aqueles que veem no
sacrificio de Meneceu pela patria um gesto irénico ou negativo de Euripides, que teria
lancado uma luz ainda mais sombria ao mundo dos adultos da peca, incapazes de
resolver os problemas da cidade, que ndo sao resolvidos completamente mesmo com o
sacrificio do jovem filho de Creonte28t; 2- Qutros estudiosos enxergam o contraste entre
Meneceu, de um lado, Creonte, Etéocles e Polinices, de outro lado, como uma
reafirmacio positiva dos valores patridticos e civicos que os atenienses precisavam ter

para superar o momento dificil que viviam no contexto da guerra do Peloponeso?2sz.

0 ponto fraco desta interpretacdo, que é comum aos dois sub-grupos mencionados,
consiste, a meu ver, na ideia de que a caracterizagdo de Etéocles e Polinices seria similar,
sendo que o objetivo do poeta seria mostrar duas personagens moralmente degradadas
que destoariam do puro Meneceu (e da dedicada Jocasta e Antigona). Serd defendido,
ainda nesta seccéo, que esta equivaléncia na representagio dos filhos de Edipo guarda

pouca harmonia com o texto da peca28s,

A segunda linha de interpretacao do significado histérico da peca, por sua vez,
acentua a diferenca de tratamento na caracterizacdo de Etéocles e Polinices: este ultimo
é retratado de uma maneira muito mais simpatica em As Fenicias do que se conhece em
outras obras, enquanto Etéocles sofre uma degradacdo vertiginosa de um politico
concernido com o bem da cidade a um governante amante da tirania e do poder
absoluto. Essa distin¢do, segue o raciocinio, foi feita condicionada pelo momento politico
de guerra civil que os atenienses experienciavam no tempo da apresentacao da peca: a
importante diferenca na caracterizacdo dos irmaos teria sido motivada para aproxima-

los de tendéncias politicas ou mesmo de figuras histéricas presentes no ambiente

81 Cf. Nancy 1981; Foley 1985: 132-6. HA uma certa similaridade entre esta interpretagdo de
Meneceu e da peca e a leitura do sacrificio de Ifigénia em Ifigénia em Aulis: também a jovem
estaria sacrificando-se por um mundo de lideres ineficazes e corrompidos, sendo que este seria
um dos sentidos principais do drama. Ver, sobre esta questao, o capitulo terceiro desta Tese.

282 Cf. Amiech 2008.

28 £ significativo que Santos Alves 1975: XII tenha concluido, do seu vasto estudo sobre As
Fenicias, que uma das suas principais contribuicdes a critica da peca foi reforcar que Etéocles e
Polinices ndo sdo similarmente caracterizados na pec¢a. Penso que esta linha de pensamento
ainda é importante, uma vez que esta amalgama entre as figuras de Etéocles e Polinices nio é
incomum na critica atual da peca.

96



politico dos meses e anos imediatamente anteriores a peca. Assim, para Delebecque, a
simpatia com a qual Euripides retrata o exilado Polinices é uma evidéncia de que: "Les
Phéniciennes semblent étre une piéce de circonstance et de propagande, ou le poete
suggere et sollicite, d'une maniére toujours plus pressante, le rappel d'Alcibiade"284. Com
a obra, Euripides estaria posicionando-se a favor do retorno de Alcibiades, denunciando
as injusticas que os atenienses cometeram quando o exilou, de maneira similar ao
ultraje que Polinices sofre em Tebas por ndo ser reconhecido o seu direito de retorno.
Roger Goossens, por sua vez, segue Delebecque ao pensar que o didlogo entre Jocasta e
Polinices sobre o exilio evoca diretamente Alcibiades2ss. Polinices, também para
Goossens, seria uma espécie de Alcibiades disfarcado de figura tragica, ainda que,
consoante Goossens, a condi¢do de exilado de Polinices também guardasse semelhanca
com a armada de Samos que ficou "exilada" de Atenas durante o governo dos Quatro

Centos em 411-410286,

O ponto débil desta visdo, por sua vez, incide numa tendéncia a buscar alusoes
histéricas especulativas no texto euripidiano, com base em uma metodologia que
apresenta a sua pior versdo quando intenta encontrar figuras histéricas reais
disfarcadas de personagens tragicas. Nesse tipo de metodologia, o critico vé a audiéncia
da peca a sua imagem: como cagadores de referéncias a politicos e eventos histdricos
precisos do seu proprio tempo. Uma metodologia mais inteligente foi proposta pelo
ensaio de A.M. Bowie287concernente aos "tragic filters for history". Assim, estudar os
significados politicos ou histéricos nas pecas tragicas consiste em identificar uma
homologia ou semelhanga entre, de um lado, as estruturas dos eventos histéricos e, de
outro lado, a estrutura dos eventos miticos encenados no drama. Por estrutura deve-se
entender largos padrdes que explicam o conjunto da pe¢a ou do elemento histérico,
antes que palavras ou frases que o critico isola do interior da peca a fim de estabelecer

uma ligacdo com acontecimentos contemporaneos a pega.

Nesse sentido, na pe¢ca como um todo - e ndo apenas em versos isolados- parece ter

existido uma inten¢do de Euripides, através da sua passagem ao drama do material

% Delebecque 1951: 364.
85 Goossens 1962: 602.
8 Goossens 1962: 604.
87 Bowie 1997.
97



mitico, de participar do debate publico que existia em Atenas sobre a salvacdo da cidade.
Este debate comportou visdes discordantes entre oligarcas e democratas sobre como
salvar Atenas da derrota contra Esparta e dos conflitos internos que desestabilizaram de

sobremaneira a cidade no momento politico no qual foi produzida As Fenicias.

Do fim do prélogo, ocasido em que Jocasta informa que ha uma trégua e havera uma
negociacdo entre os irmdos para dirimir o conflito, até o verso 593, no qual Etéocles
ameaca Polinices apés ter rechacado qualquer possibilidade de reconciliacdo, a
narrativa explora a emergéncia e frustracdo da primeira manifestacdo de esperanga de
salvacdo contida na pe¢a. Como foi visto no inicio deste capitulo, em Estesicoro, uma
possivel fonte de inspiragdo para Euripides, a mediacio da esposa de Edipo (seja
Euriganeia ou Jocasta) é exitosa em propor um pacto aos irmaos. Também neste ponto, o
tragico afasta-se daquilo que conhecemos sobre esta vertente da tradicdo mitica e

literaria, pois Jocasta falha enquanto mediadora e salvadora de Tebas28s.

Ao apresentar a emergéncia e queda da ideia de salvacdo desta maneira, Euripides
engaja, assim, na reflexdo politica contemporanea sobre a salvacdo da cidade. De que
maneira? Na minha leitura, As Fenicias constitui uma pec¢a extremamente critica com o
pensamento e a pratica politica dos oligarcas. O poeta precisou equacionar esta visdo
com uma proposta dramatica - e politica - que situa os valores civicos por cima dos
conflitos e lealdades pessoais, familiares ou de facg¢bes politicas. Isso significa apresentar
a democracia ndo como o governo no qual os democratas dominam os oligarcas, mas sim
como um regime que é capaz de superar a crise da cidade por integrar todos os cidadaos
dentro de um projeto comum de participacio civica no qual o bem publico e a cidade sdo
mais valorizados do que as aliancas faccionais, a sede de poder ou os interesses
materiais imediatos. A promo¢do de uma ideologia civica na peca estd presente
sobretudo no episédio de Meneceu, que serd discutido na seccdo seguinte, mas ela é
preparada na primeira parte da pega, via contraste, pela apresentacdo de um paradigma
negativo da vida politica que inclui conflitos entre os lideres pelo poder e o fracasso de

propostas razoaveis e democraticas (como estas de Jocasta) em convencer os chefes.

288 Um qualificativo a esta afirmacdo é, todavia, necessario. Euripides, ao evidenciar a ineficacia
da intervencdo de Jocasta, garante que a intriga da peg¢a va ao encontro da tradigdo mitica ja
estabelecida, ja que a trama pode continuar em direcao ao conflito bélico entre os chefes argivos
e tebanos e, principalmente, entre Etéocles e Polinices.

98



Os criticos de As Fenicias tém chamado a devida atenc¢do a presenc¢a do pensamento
sofistico na obra. Assim, por exemplo, o relativismo da verdade e a dicotomia nome e
realidade nas ideias avancadas por Etéocles, especialmente no seu discurso de resposta
a Polinices (499-525). Elizabeth Craik, por exemplo, afirma que "He [Etéocles] does not
attempt to rebut Polyneikes charges, merely put forward a sophistic defence of his own
conduct"28. Além disso, tem sido undnime entre os criticos que Euripides retratou
Etéocles de uma maneira bastante negativa2?0, embora exista algum debate sobre até
que ponto este elemento representou uma ruptura ou uma mera modificacdo da
caracterizacdo prévia de Etéocles na literatura grega29l. As palavras escritas por Ryan
Balot, apesar de categéricas, ilustram o pensamento que eu diria hegemonico sobre o
Etéocles euripidiano: "Eteocles is the dramatic embodiment of late fifh-century

immoralism: sophistical, unconventional, and unabashedly greedy"292.

Nio tem sido dada a mesma énfase, contudo, as semelhancas entre esta
caracterizacdo de Etéocles e o pensamento oligarquico, ainda que Goossens tenha
chamado atengdo para o elemento oligdrquico no retrato euripidiano de Etéocles293. O
rei de Tebas é, como veremos, uma amalgama de oligarca e tirano, um tipo social
bastante oportuno para o momento politico no qual a peca foi encenada, caracterizado
justamente pelo fato de que os oligarcas comecavam, a partir de 415, a ser
representados pelo discurso democrata como tiranos que almejam derrubar a

democracia.

289 Craik 1988: ad 499-502. Cf. Mastronarde 1994: ad 499-525.

2% Assim, dentre a imensa bibliografia sobre Etéocles na pe¢a que nos concerne, ver Craik 1988
ad 499-502; Mastronarde 1994: ad 499-525; Silva 2005a.

21 Sobre este ponto, ver Mastronarde 1994: 27. O excelente artigo de Von Fritz 2007 [1962] tem
esta questdo como pano de fundo da sua argumentagdo sobre a figura de Etéocles em Sete
Contra Tebas.

2 Balot 2001: 209.

2% Goossens 1962: 600-9. E um triste destino deste tipo de historicismo, de autores como
Delebecque e Goossens, que certas argumentacdes inteligentes e metodologicamente
substanciais sobre a relacdo das pecas tragicas com o seu contexto histérico permanecem
desvalorizadas no interior da avalanche de opinides especulativas que esses autores emitiam no
anseio de identificar relagdes precisas e individualizadas entre as pecas e o ambiente historico.

99



Partindo do trabalho feito por Alain Fouchard294 sobre os fundamentos filosoficos e
cientificos que serviram de base para a critica oligdrquica a democracia durante a
Guerra do Peloponeso, é possivel observar que ha uma correspondéncia assinalavel
entre estas ideias vigentes nos circulos intelectuais e sofistas atenienses e as ideias

defendidas por Etéocles. E possivel destacar alguma dessas nogdes:

1- A relatividade da lei e, no caso de Etéocles, também do juramento, junto com o
corolario oligarquico de que ser governado significa ser sujeito a um tipo de escravidao
ou um jugo pelo mais fraco, o que implica ser contra o principio democratico de rotacdo

entre governar e ser governado?2%.

2- A ideia da vantagem ou interesse como o mdvel da acdo humana, algo que
perpassa toda a conduta de Etéocles na pega, a comecar por negligenciar o acordo de
rotacao do poder com o irmdo com o objetivo de permanecer no poder para vantagem

pessoal. Etéocles é, alias, orgulhoso deste seu aspecto, como diz a sua mae: "Tal tesouro,
Maie, prefiro reserva-lo para mim (cwilewv éuoi’) a cedé-lo a outrem” (507-508).
3- A promoc¢ao da for¢ca como instrumento privilegiado da acdo humana, bem

ilustrada pela maneira como Etéocles encerra as negociagdes com o irmao, ameagando-o

de morte (588-593) e de agressao fisica (596).

4- Relativizac¢do e, no limite, ceticismo, quanto a possibilidade de distinguir o que é
verdade e o que é justo, incluindo a afirmacdo da beleza proveniente da injustica e da
desobediéncia as leis, uma vez que este comportamento confere primazia a @Uaolg
("natureza") contra o vouog (as “leis” entendidas como convencdes sociais que podem

ser arbitrarias ou mesmo contrarias a natureza).

Na peca, o principio da relatividade da verdade estd manifesto na abertura do
discurso de Etéocles: "Nada, porém, de semelhante ou igual existe para os mortais,

excepto em palavras; a realidade ndo é essa" (501-502)2%. A recusa em entrar no mérito

2%4 Fouchard 1997.

295 A repulsa de Etéocles ao principio de governar e ser governado é bem destacada por ele
préprio (518-520) e por Jocasta, através do apelo a igualdade, especialmente os versos 547-548,
ainda que o verso 548 nos tenha sido transmitido de maneira problematica (cf. Mastronarde
1994: ad 547-548).

*Note a contraposi¢do no verso 501, tipica do pensamento sofista, entre #pyov ("obra",

"realidade") e 6vopa ("nome", "fama", "palavra").
100



da justica, com um certo orgulho em cometer acdes injustas, estd presente
especialmente no encerramento da sua resposta a Polinices, como vimos acerca dos
versos 524-525. Este tema é reiterado na réplica de Jocasta a partir do campo lexical da
justica e do direito: a "Ambicdo" (Protiniag 532), segundo ela, é "uma deusa sem
justica" (@dwkog 1 6e6¢ 532). Apds contrapor a ambicdo, que é apresentada como
intrinsecamente injusta, com a igualdade, Jocasta retorna ao motivo da justica criticando

o filho pelo seu apego a tirania, como vimos acerca dos versos 548-549297,

Como argumenta o livro escrito por Fouchard?8, esses principios politicos e
filoso6ficos foram utilizados, em certos momentos da histéria politica ateniense, como um
conjunto mais ou menos coerente de ideias avancadas pelos opositores da democracia.
Lidas em conjunto, essas no¢des remetem a discussdo, promovida especialmente dentro
do meio intelectual do movimento sofista, da oposi¢do entre uma ordem moral "natural”
que emergeria das virtudes dos melhores homens (aristocraticos) da sociedade e a
ordem civica democratica que, no entendimento desta visdo politica, seria injusta e
antinatural porque, de um lado, igualaria os homens como se todos tivessem a mesma
virtude, de outro lado, conduziria os assuntos publicos da cidade consoante a imposicio
da maioria (pobre) do povo e ndo segundo as exceléncias de quem pode de maneira

mais apropriada servir a cidade.

Ainda mais pode ser dito sobre a imbricacdo entre este tipo de pensamento e a
caracterizacdo de Etéocles em As Fenicias. De fato, para bem interpretar a comunicacido
que Euripides almeja estabelecer com o seu publico sobre a maneira como a salvacido
individual da figura tragica vincula-se com a salva¢do da cidade, é preciso ter em mente
o impacto sobre o pensamento politico ateniense e grego dos acontecimentos que se
desenrolaram entre 415 e 410. Desde os eventos de 415, a mutilagio dos Hermes e a
profanacdo dos Mistérios, a opinido publica ateniense, pelo que se apreende de

Tucidides, passou a desconfiar com mais contundéncia do carater antidemocratico dos

270 apelo feito pelo rei de Tebas ao "triunfo da justica" (8iknt vum@dépwt 781) provavelmente
ndo é obra de Euripides. Haslam 1976: 7-8 mostra que o verso 781 é um complemento
adicionado a uma construgio considerada incompleta (®g €l dy@®va 780). Além do que, como
afirma o estudioso, "Eteocles openly sets his desire for Tupavvig above the obligations of Aikn"
(Haslam 1976: 8). Sendo assim, Etéocles, como afirma Haslam, ndo tem nada a ver com Justica. A
edicdo de Diggle condena este verso 781.

2% Fouchard 1997, especialmente a quarta parte do livro, intitulada: "L'idéologie aristocratique
révolutionnaire".

101



politicos de tendéncia oligarquica, pois estes eventos levaram muitos atenienses a
pensar que a democracia estava em risco por conta dos oligarcas. Com isso, como é
compreensivel dada a formatagdo do pensamento politico grego desenvolvido com a
histéria da democracia, a oligarquia passou a ser explicada através da lente que os
gregos usualmente aplicavam a tirania, ou seja, ocorreu em Atenas um processo de
"tiranizacdo" da oligarquia e dos oligarcas, sendo a oligarquia explicada a partir da

linguagem anteriormente aplicada especialmente a tirania e aos tiranos2%.

Este processo também encontra eco na obra de Euripides em estudo. Etéocles é, na
verdade, como escreve Di Benedetto, um "filotirannico"3. Etéocles compartilha com os
tiranos a corrupg¢do pela riqueza e pelo poder3i, bem como o desdém pelo governo da
lei. Nesse sentido, Etéocles trata o poder da cidade como um objeto particular3e,
alimentando, como os tiranos, um gosto especial pela ambicdo e pela realizacdo de

qualquer ato a fim de atingir os seus interesses pessoais.

Todos estes tracos em comum entre a visdo da politica ateniense no contexto pds-

415, que operava uma amalgama entre valores e praticas oligdrquicas e tiranicas, e a

2% Ver, especialmente, a narrativa de Tucidides (VI 60) sobre a reagdo do povo ateniense a
profanacdo dos Mistérios e a mutilagio dos Hermes ocorridas em 415. Sobre esta amalgama
entre oligarquia e tirania advinda do receio do dnuog ateniense face ao que era considerado
atividades conspiratorias contra a democracia, ver Suarez 1989: 164: "la historia demostr6 que
el verdadero peligro para el demos estaria en una tirania cuyo contenido era el de la oligarquia".
Cf. McGlew 1999; Teegarden 2012.

300 i Benedetto 1971: 203.

1 Em relagdo a acusacdo feita por Jocasta contra o apetite por riqueza de Etéocles,

especialmente o conjunto de versos 555-558 e 563-565, eu nao vejo razdo para condena-lo,
como fazem Fraenkel 1964 [1946] e Kovacs 1982. Estes filolégos chegam a esta conclusdo com o
argumento principal de que o discurso de Jocasta precisaria ser limitado ao desejo de poder de
Etéocles e ndo de riqueza, uma vez que Etéocles teria professado abertamente apego apenas ao
poder e ndo a riqueza. Primeiramente, os versos 509-510 proferidos por Etéocles, com atencio
especial para o substantivo neutro t6 mA¢ov ("ter mais"), sdo suficientemente vagos para que
Jocasta (e talvez a audiéncia) os entenda como uma ambigdo tanto por poder como por riqueza,
algo alids que andava muitas vezes de par no discurso grego sobre a oligarquia e a tirania (a
comegar pelo mundo aristocratico dos poemas homéricos). Mastronarde 1994: ad 555-[558]; ad
549-567 apresenta e, em seguida, refuta, os argumentos de Fraenkel e Kovacs. Diggle, seguindo
Fraenkel, pde estes dois intervalos de versos (555-558; 563-565) entre parénteses retos,
enquanto a edicdo de Mastronarde condena apenas o verso 558.

392 Etéocles pensa que nio deve ceder o trono de Tebas a Polinices simplesmente porque este
trono, ele pensa, pertence-lhe: a Tirania é vista como um tesouro particular: 506-508 (note o
pronome de primeira pessoa £uot no verso 508); 520 (talvez interpolado); 523-525 (note éunv
em 523).

102



caracterizacdo de Etéocles, reforcam, portanto, a hipdtese de que parte da audiéncia
poderia refletir sobre a atuacdo dos opositores a democracia neste momento histoérico

especifico e que isto bem poderia ter sido uma atitude intencional de Euripides.

E importante notar, para voltar ao debate da critica acerca da caracterizacio dos
irmdos Labdacidas, que Polinices ndo é representado com todas estas marcas
antidemocraticas que Euripides atribui a Etéocles, de forma que uma interpretacido da
peca que destaque uma equivaléncia rigorosa entre os tracos dos dois irmaos, como
igualmente ambiciosos ou igualmente indispostos a abrir mao do poder, ou como falso
patriotas, parece-me equivocada. Para reforcar este ponto, é preciso tecer alguns

comentarios sobre a caracterizacio de Polinices em As Fenicias.

0 tema do exilio aparece como central no didlogo de Jocasta com Polinices (379-
442). As Fenicias é, possivelmente, a peca euripidiana que confere mais destaque a este
topico. Quando Jocasta encontra com Polinices no comec¢o da peca, a primeira questao
que ela lhe pde nao é a razdo de ter sitiado a propria cidade, nem se ele estaria disposto
a ceder o poder definitivamente ao irmdo de modo a evitar a guerra. Em vez disso,
Jocasta quer saber primeiramente "o que representa ser privado da patria? E um grande
infortinio?" (ti 16 otépecOal matpidog; N kakoOv péyo; 388). Polinices responde com
uma descricdo, via esticomitia, dos episédios que sucedem com os exilados: ndo falar
abertamente (391); ser servil aos poderosos (393; 395); passar fome (401); perder os

amigos (403).

O dialogo entre Jocasta e Polinices sobre a condicdo deste como exilado é
apresentado de uma maneira que reflete a condicdo geral do exilado e ndo apenas a
situacdo especifica de Polinices. Note o verso 392, no qual Jocasta encara o exilio como
uma figura da escravidao, bem como o verso 396, em que é dito um provérbio de que
todo exilado sobrevive de esperancas. Esse recurso literdrio prepara a generalizagao
contida no verso 406, de que a patria é o que ha de mais caro aos mortais, que funciona
como um desfecho desta parte mais abstrata da experiéncia do exilio de Polinices, dado
que, a partir da pergunta de Jocasta "E como te refugiaste em Argos?" (408), a
esticomitia passa a abordar mais especificamente os detalhes do que sucedeu em Argos

com o exilado Polinices.

103



E digno de nota que neste relato sobre as suas peripécias em Argos, Polinices
descreve um cendrio de ma hospitalidade, que é agravado pela expectativa de que os
"amigos e hoéspedes” (@ilot.kai Eévol 402) de Edipo teriam podido oferecer ajuda.
Também a nobreza de Polinices mostrou-se inttil para garantir uma boa hospedagem,
como se apreende da pergunta de Jocasta: "Mas a tua_nobre linhagem (nuyéveld) nio te
elevou a uma posicdo de destaque?” (404). A pratica grega da &evia (“relagdes de
hospedagem”), que desde Homero unia os membros das elites de localidades diferentes
através da relacdo de hospedagem e troca de presentes e favores, é simplesmente
inoperante neste relato de Polinices303. Com um tom que lembra as lamentagdes da
poesia atribuida a Tedgnis contra os "novos ricos" que desrespeitavam os estatutos de

nobreza em nome da riqueza material, Polinices lamenta que ter posses é mais valioso

para os homens do que uma nobre linhagem (405).

Esta é a Unica peca dentre as que sobreviveram do ciclo tebano que Polinices é apto
a discorrer sobre a sua experiéncia de exilio. Euripides, nesta cena, teve um objetivo
dificil de alcangar: por um lado, esta passagem adiciona uma carga emotiva para a
estadia de Polinices fora de Tebas que faz parte de uma construcdo da figura de
Polinices bem mais simpatica do que a caracterizacdo desta personagem em Séfocles e,
principalmente, em Esquilo. Por outro lado, o desfecho mitico da histéria ndo poderia
ser alterado: Polinices sucede em convencer os argivos - os anfitrides- a atacar Tebas. A
solucdo de Euripides para o impasse consistiu na introducdo do motivo do casamento de
Polinices com a filha do rei de Argos (Adrasto). Gragas a um oraculo divino, o rei
interpretou uma querela de dois estrangeiros (Polinices e Tiestes) por um tdlamo como
uma luta entre um ledo e um javali que prefiguraria os dois homens para quem Apolo
tinha profetizado que iriam suas filhas em casamento. Desse modo, a aliangca que

Polinices conseguiu no estrangeiro para atacar sua prépria terra é apresentada como

3% Na Electra euripidiana, a personagem homénima da peca pergunta a Orestes, que ainda nio
revelara a sua verdadeira identidade, como ele vivenciava o exilio, perguntando especificamente
se ndo lhe faltava o sustento: “Mas nada lhe falta a vida de cada dia?” (235). Tradugao por
Brasete (No prelo). Orestes, entdo, responde que o seu sustento estava garantido. Em Ifigénia
entre os Tauros (947 ss.), Orestes relata a sua experiéncia de exilado em Atenas quando, a
principio, ndo lhe tinham recebido de bom grado. O caso de Orestes, contudo, é diferente de
Polinices, pois o primeiro apresentava uma poluicdo por conta do matricidio que justificava,
parcialmente, o comportamento reticente dos anfitrides, receosos de alguma punicdo divina.
Sobre a representacdo do exilio e dos exilados na obra de Euripides, vide as observacdes de
Bordaux 1992.

104



uma fatalidade acima do seu controle: primeiro o oraculo, depois o juramento (427) que

o préprio Adrasto jurou para reconduzir Polinices e Tideu para as suas cidades natais34.

Ainda que Polinices esteja numa posi¢do ambigua na peca pelo fato de atacar a sua
prépria cidade, algo apontado tanto por Jocasta como por Etéocles, faz-se mister
reconhecer, como faz Mastronarde3s, que a simpatia que Euripides dedica-lhe nesta
peca é sem paralelo em qualquer das outras fontes que dispomos. O proéprio Coro
distingue claramente os irmdos quanto a razoabilidade das suas alegacdes de poder em
Tebas: a simpatia do Coro por Polinices (497-498) corresponde a sua antipatia pelos

méritos de Etéocles (526-527).

Em Sete Contra Tebas de Esquilo, com efeito, a reivindicacio de justica que
Polinices carrega no seu préprio escudo (642 ss.) é criticada por Etéocles (663-676) e
pelo adivinho argivo Anfiarau (568-596). Se Etéocles tem um estatuto demasiado parcial
por estar em litigio com o irmdo, o mesmo nao pode ser dito de Anfiarau, que é, de
maneira excepcional no contexto da narrativa feita pelo mensageiro que descreve os
atacantes argivos, apresentado como "o mais prudente” (cw@povéotatov 568) e como
um "valoroso profeta” (Gpiotov, pavtiv 569). 0 adivinho profere duras palavras contra a

empresa de Polinices de atacar a sua cidade natal. Cito apenas algumas:

Que bela obra e querida pelos deuses,

digna de ouvir e contar para as geracoes seguintes,

a cidade paterna e os deuses autoctones

destruir, lancando sobre eles um exército estrangeiro! (580-583)306

3% Vale notar que estas palavras de Polinices também possuem a inten¢do dramatica de vencer o
apoio de Jocasta, que, como vimos, assumiu nesta primeira parte da peca um papel de relevo
enquanto mediadora do conflito e possivel salvadora de Tebas.

305 Mastronarde 1994: 27-8.

3% A versdo do conflito entre os irmdos atribuida pelo escoliasta do verso 71 de As Fenicias a
Helanico, um escritor atico do século quinto, é ainda mais negativa face a Polinices: para resolver
a disputa pelo trono, Etéocles pede que o irmao escolha: ou ter posse de tesouros ou ter o poder
em Tebas. Polinices escolhe a primeira op¢cdo mas, ainda assim, promove o ataque a Tebas em
busca também do poder. Neste caso, diferentemente de As Fenicias, quem comete perjirio é
Polinices, ndo Etéocles. Como foi visto na primeira sec¢do deste capitulo, o poema que Estesicoro
escreveu sobre este topico possui uma alternativa similar, embora é Jocasta e ndo Etéocles que
faz a proposta. Em Estesicoro, dada a condicdo fragmentaria do poema, nés ndo sabemos a
continuagio da histéria, isto é, como se deram os comportamentos dos filhos de Edipo face ao
acordo.

105



Voltando a Euripides, ndo se deve exagerar a simpatia que o poeta conferiu a
Polinices, pois se ele quisesse apresentar uma figura completamente ultrajada pelo
exilio e totalmente em posse da justica, ele teria omitido as criticas feitas por Jocasta
contra o ato de atacar a sua prépria patria (algo, alids, que ndo é distante da censura
feita por Anfiarau em Sete Contra Tebas). Do jeito que a peca é apresentada, o ato
voluntdrio de Meneceu de abdicar da prépria vida para salvar Tebas contrasta
fortemente com a recusa de Polinices em renunciar ao trono. A mensagem politica
principal da peca, que me parece concentrada sobretudo no ato de Meneceu, torna
impossivel ver Polinices de uma maneira completamente favoravel. Ele ndo me parece
encarnar os valores democraticos, como insistem autores como Delebecque, Goossens,
Di Benedetto e, mais recentemente, Carpanelli3?. Quanto a Alcibiades, é verdade que
Polinices de fato guarda algumas semelhancas com ele, enquanto exilado e,
principalmente, enquanto defensor de um tipo especifico de patriotismo que apresenta
como razoavel atacar a propria cidade se esta ndo promove as condicoes para a sua

prosperidade individual3es

A semelhanga, penso, para por aqui. A tragédia ndo é comédia: o publico nido
esperaria encontrar numa obra tragica um retrato de um politico contemporaneo. Antes,
a tragédia lida com ideias vigentes na época da sua produgdo que se imiscuem no mundo
mitico e que podem, por vezes, concentrar-se em determinadas personagens tragicas,
mas sempre como tipos sociais e ndo como uma identificacdo singular de um individuo
historicamente existente. Assim sendo, figuras proeminentes no imaginario politico
ateniense como Alcibiades certamente serviram de ponto de referéncia para a audiéncia
refletir sobre as formas de lealdade a cidade que as pecas tragicas problematizavam,
sem que para isso necessitasse converter uma figura tragica em um politico

contemporaneo3®,

397 Carpanelli 2005: 124.
3% para este comportamento de Alcibiades ver Tucidides VI 92.

309 Esta distincao entre tragédia e comédia deve muito ao excelente artigo escrito por Taplin
1986. Essa diferenciacao de género literario é totalmente desconsiderada pela metodologia que
almeja encontrar figuras histdricas alegorizadas nas personagens tragicas. Ora, é proprio da
comédia, mas ndo da tragédia, encenar personagens histdricas reais, como fizeram Arist6fanes e
seus colegas da comédia antiga. Atribuir esta pratica também a tragédia significa apagar uma
importante distingdo entre estas duas formas de expressdo teatral. Por fim, embora esta
metodologia atingiu seu apice entre a década de trinta e cinquenta do século passado, através de

106



Etéocles é apresentado como um rei que perde por completo a distingdo entre
publico e privado. Ele trata a cidade como se fora a sua casa: "Em minha casa, quem da
ordens sou eu" (éym yap TOV £uoV oiknow dopov 602). Se a cidade é uma propriedade
particular, também o é a casa: Etéocles diz que avista Creonte a avancar para "o meu
palacio” (mpog S6poug otelyovt' €upovs. 696)310. Por causa desta caracterizacdo de
Etéocles, ndo ha qualquer possibilidade de que ele assuma um papel de relevo na
salvacdo de uma entidade publica que é a cidade. Etéocles nem salva a cidade nem
permite que outra figura, neste caso Jocasta, possa cumprir esta fun¢ao. A peca, neste

ponto, esta claramente a espera de um salvador e de um meio de salvagio31t,

2. Tebas como uma cidade doente e as culpas hereditarias que assolam os
os descendentes de Cadmo

Quando interpelado por Creonte sobre quais seriam "as medidas mais eficazes a

tomar para salvacdo da cidade" (cwoaiuev ToAW) (863-864), Tirésias responde: "nosso

pais, Creonte, ja ha muito que esta doente" (vooel yap 1)8¢ yi] madat, Kpéov 867). O peso
destas duas frases para a economia da peca precisa ser enfatizado: a luz destas

afirmagdes, as tentativas anteriores de lidar com os problemas que afligem Tebas

autores franco6fonos como Delebecque, Henri Gregoire, Goossens, ela continua sendo utilizada
marginalmente. Veja, por exemplo, os textos de Michael Vickers. Um exemplo de andlise que este
autor faz das pecas de Euripides, retirado quase ao acaso dos seus textos, revela o carater
extremamente redutor deste tipo de historicismo: “The difficulties in Helen (notably the hymn to
the Mother of the Gods) disappear if we view the play as a reflection of Alcibiades’ sojourn in
412 at the court of the Persian satrap Tissaphernes at Magnesia-on-the-Maeander, where
Themistocles’ descendants still tended the temple he built to commemorate the appearance of
the Mother of the Gods in a dream (Plut. Them. 30; cf. Strab. 14.1.40). The plot, envolving as it
does a blameless Helen, is intended to put Alcibiades in a good light” (Vickers 2014: 300-1).

319 5obre a linha 696, ver a nota de Santos Alves 1975: 407 n. 209.

311 £ notério o contraste entre a influéncia que Etra exerce sobre o seu filho Teseu em
Suplicantes de Euripides e a influéncia de Jocasta junto aos seus filhos em As Fenicias. No
primeiro caso, Teseu aprende com o discurso de sua mide que enfatizava a necessidade de
aceitar a suplica de Adrasto em nome do direito dos lideres argivos de terem os seus corpos
enterrados. O jovem rei de Atenas muda de atitude face ao pedido de Adrasto porque progride
como lider gracas a influéncia de Etra. No exemplo que estamos analisando de As Fenicias, a falta
de crescimento enquanto lideres dos filhos de Jocasta agudiza a necessidade de um meio de
salvacdo para Tebas. Sobre o aprendizado de Teseu nas Suplicantes, vide as observacdes de Mills
1997: 114-20 e Storey 2008: 66-7.

107



tornam-se ingénuas ou mal direcionadas, a comecgar pela observacao do pedagogo a
Antigona na teicoscopia de que "por dentro, a cidade esta segura” (t& y' €véov do@aA&dg
£€xeL oA 117), passando pela tentativa va de salvacdo da cidade via reconciliagdo dos
filhos de Edipo feita por Jocasta, até a organizacio da tatica militar proposta por Creonte
a Etéocles no segundo episédio (690-783). Com esta categorica afirmacdo da terra
doente (vooe€l..yf] 867), a audiéncia poderia imaginar que a crise que assola Tebas
necessita um médico mais poderoso do que Jocasta e uma medicacdo mais forte do que a
reconciliacdo através de persuasido3si2. Afinal, qual a doenca de Tebas? A que se refere o
advérbio maAat do verso 867? Quio antigo é o estado doentio da cidade? Quem sera o
seu médico e qual o remédio que a salvard? Com a intervencdo de Tirésias estas
questdes concernentes a salvacdo da cidade serdo colocadas na sua dimensao temporal

mais profunda.

A doenga presente que aflige Tebas ndo é dificil de detectar: ela manifesta-se nas
consequéncias nefastas para a familia real e para a cidade de Tebas do conflito entre

Etéocles e Polinices pela heranca de riqueza e poder de Edipo3!3. A menc¢io do advérbio

312 Alguns estudiosos da literatura grega (e.g. Collinge 1962; Lloyd 2003: 1-13) consideram este
tipo de uso de termos para doenga como vdcog e cognatos como espécies de "metaforas mortas”,
isto é, expressoes tdo usadas que a comunidade linguistica em questdo ja ndo percebe que se
tratam de metaforas, pois estas expressdes acabaram por se tornar formas convencionais de
exprimir uma ideia, como na expressdo "estou enfezado" que, obviamente, ndo remete mais ao
sentido original de "estou cheio de fezes" (cf. Vilela 1996). Nesse sentido, este campo lexical
denotaria qualquer acontecimento ruim ou penoso, sem necessariamente o publico remeter
metaforicamente a uma condicdo de doenga (cf. Collinge 1962: 46). Enquanto este raciocinio
explica parte das ocorréncias deste vocdbulo na literatura grega, é um equivoco, contudo,
generalizar esta conclusdo para todas as possiveis significaces metaforicas do 1éxico. Sobre este
quesito, é preciso conferir a devida relevancia ao fato de que os usos tanto literais como
metaféricos de termos para doenca como vdcog e Aoludg (assim como seus respectivos
cognatos) ndo seriam indiferentes para a audiéncia das pecas tragicas, especialmente durante e
ap6s o catastréfico evento da praga que atingiu a Atica e vitimou, entre muitos outros, Péricles,
entre os anos de 430 e 427. As ocorréncias de vooog e cognatos na pe¢a em estudo parecem-me
"metéforas vivas", isto é, atuantes enquanto metaforas, entendidas ndo apenas como um aspecto
estilistico de linguagem, mas também como "a fundamental scheme by which people
conceptualize the world and their own activities” (Gibbs, Jr. 2008: 3). Sobre a distin¢cdo entre
"living metaphor" e "dead metaphor" a partir de exemplos oriundos da literatura grega, ver Silk
1974: 27-56.

313 Note que, em Rei Edipo de Séfocles, Tebas também esta doente, sendo que no caso da peca
sofocliana a doenca é fisica e literal, de modo que a sua cura passara pela purgacao da cidade em
relacdo a figura de Edipo que esta contaminada, sem o saber, pelo parricidio. O paradigma inicial
na literatura grega de uma comunidade que sofre com uma peste é, obviamente, o canto

108



maAal da boca de quem sabe tudo sobre as coisas que "sdo, as que serdo e as que ja
foram"314, leva-nos, contudo, a suspeitar que essa nio é a histéria completa da doenca de
Tebas. Os versos que seguem a meng¢ao da doenga da cidade parecem recuar o inicio da

enfermidade ao nascimento de Edipo:

AEEw. vooel yap 118¢ yi) maAay, Kpéov.
€€ ov 'TekvwOn Adiog Biat Be®dv
moow T’ E@uoe untpl péAeov Oidimouv:

Nosso pais, Creonte, ja ha muito esta doente, a partir do momento em
que Laio se tornou pai, contra a vontade dos numes, e gerou Edipo,
infeliz esposo de sua propria mie (867-869).315

Assim, o primeiro discurso de Tirésias (865-895) destaca a desobediéncia de Laio
junto ao oraculo de Apolo que interditava o nascimento de um filho, bem como a
continuacdo das desgragas no seio da familia através das "pavorosas maldi¢oes” (apag

/ 8ewdg 876-877) que Edipo lanca, em estado doentio31s, sobre os seus filhos.

Com excecdo da qualificagido de que a cidade estd doente, ndo ha nada
particularmente novo nestas palavras do adivinho sobre a crise e a salvacdo dos
Labdacidas e de Tebas, nem em relacdo a propria peca, nem no que diz respeito a versao
do mito dramatizada nos Sete Contra Tebas. Em As Fenicias, estes dois elementos que
condicionam o destino de Etéocles e Polinices ja tinham sido mencionados
anteriormente na ocasido do proélogo: primeiramente, nés somos informados que um
oraculo de Apolo predisse a Laio que "se gerares um filho, seras morto por ele, e toda a
tua casa se afogara em sangue" (&l yap tekvwoelg Tald', dmoktevel o' 0 UG, / Kal TaG
606 oikog Prioetat 81 alpatog. 19-20). Em seguida, hd uma referéncia a uma maldigdo
feita por Edipo a seus filhos, nio no momento em que ele cega a si préprio, como em Rei

Edipo, mas quando é encarcerado dentro do palacio pelos préprios filhos: "a golpes de

primeiro da Iliada, no qual Apolo envia uma praga para punir os aqueus do ultraje frente ao seu
sacerdote Crises.

314 Essa € a instrutiva definicao da faculdade que possui o adivinho contida na Iliada 1 70.

315 Note especialmente ¢£ o0 no verso 868, que funciona como uma conjuncéo indicando uma
origem temporal. Santos Alves 1975 traduz como "a partir do momento”, Amiech 2004 por
"depuis que" e Craik 1988 por "since".

31¢ Note o verbo vocéw (“estar doente”) em 877 aplicado a Edipo.
109



espada, haveriam de disputar a heranc¢a nesta casa" (Onkt®L odnpwt S®OUA SloAaxelv

TO6E 68).

Estes dois elementos que afetam o comportamento de Etéocles e Polinices ja eram
conhecidos em Sete Contra Tebas. A versido esquiliana também localiza em Laio, pai de
Edipo, a origem dos problemas que assolam a familia real e a cidade. Laio, com efeito,
desobedeceu um oraculo de Apolo, como reporta o canto coral do segundo estadsimo da
peca, que é particularmente eficaz em inscrever as desgracas atuais dos filhos do Edipo

no interior da historia da maldicdo da familia:

Menciono, pois, a linhagem antiga (maAaiyevi] yap Aéyw)
a transgressdo rapidamente vingada, até a terceira

geracdo perdura, quando Laio rebelde a

Apolo, que o fez saber trés vezes

pelo oraculo Pitico, centro do mundo

que deveria morrer sem descendéncia

para salvar a cidade (Gtep ocwilew moAw) (742-749).317

No tempo de Laio, portanto, a sua familia ja estaria ameacada de descontinuidade
devido a proibicio feita por Apolo quanto ao nascimento de uma crian¢a. Esquilo nio
informa exatamente qual seria a natureza do perigo que a cidade enfrentaria nesta
altura do mito, embora possamos encarar o surgimento da Esfinge que assolou Tebas
como uma consequéncia da continuidade do yévog, ainda que, ironicamente, tenha sido
Edipo o salvador de Tebas ao decifrar o famoso enigma da Esfinge. Além do oraculo de
Apolo, Esquilo adiciona uma maldicio feita por Edipo aos seus filhos quando soube do
incesto: "Palavras amargas de maldigdes, / E, um dia, os dois com ferro / em punho
partilhardo pela sorte / os seus bens" (TikpoyAwoooug apag, / kal o@e ol8apovoumt Sl
/ Xxepl mote Aaxelv / ktuata: 787-790).

As Fenicias poderia, portanto, continuar dentro de um quadro de ligacdo entre
problemas atuais do presente e culpas ancestrais bem conhecido da audiéncia. Tudo
muda de figura, no entanto, com o segundo discurso de Tirésias, pronunciado apds a
revelacdo de que a salvaciao de Tebas depende do sacrificio de Meneceu, jovem filho de

Creonte. Neste discurso, que compreende os versos 930 até 950, o adivinho recua os

317 Tradugdo em lingua portuguesa por Salvador 2006.
110



problemas de Tebas ainda mais no passado distante: ao invés da segunda geracao, esta
de Laio, os problemas que afligem Tebas teriam sua origem com o bisavo de Laio,
Cadmo, isto é, a quinta geragdo antes dos eventos da pega. A razdo imediata pela qual
Tirésias recupera um passado ainda mais remoto deve-se a questdo de Creonte, de saber
o porqué de ser o seu filho, Meneceu, precisamente o escolhido para se sacrificar pela
salvacdo de Tebas. Ele é elegido, diz Tirésias, com o intuito de aplacar a ira que Ares
mantém contra os tebanos desde que Cadmo matou o dragdo do deus na ocasido da
fundacdo da cidade (934-936). Meneceu, mais especificamente, é "o ultimo, genuino

representante da progénie dos Espartos" (940), esses seres que nasceram do solo

tebano a partir dos dentes do dragdo morto por Cadmo.

Se, por um lado, o teor do oraculo de Tirésias é claro: "A Meneceu aqui presente, ao
teu filho, forca é que imoles pela patria. Es tu mesmo [Creonte] a quem a tal sorte faz
apelo” (913-914), por outro lado, a justificativa mitico-temporal para esta via de
salvacdo ndo é facilmente discernivel: afinal, Tirésias, o adivinho-médico, precisa

"receitar a cidade o medicamento que a salva" (TTOAel TaAPACXETV QAPUAKOV CWTNPIAG

893) porque ela esta doente desde a desobediéncia de Laio ou desde a ira de Ares contra
Cadmo por conta do dragdo? A questdo é importante, pois se a doenga de Tebas
comecou com Laio, ela entdo foi desencadeada por uma acdo humana pontual no
interior da historia de Tebas, atingindo uma familia especifica (de maneira similar a
culpa hereditaria que flagela a familia de Atreu no mito de Orestes). Se a doenga iniciou
com Cadmo, ela incide, portanto, desde a proépria fundacio da cidade, além de
contaminar toda a raca dos Espartos, da qual Creonte, Jocasta, Hémon e Meneceu sdo

descendentes.

E verdade, como observa Mastronarde3:s, que o segundo discurso de Tirésias,
diferentemente do primeiro, responde a uma questdo especifica que nao tinha sido
colocada anteriormente: por que Meneceu? Ainda assim, o tema da origem dos
problemas hereditarios de Tebas é comum aos dois discursos, sendo que as respostas
dadas a esta questdo por Tirésias nas suas duas interveng¢des sdo, como foi exposto,
dissonantes. Ha, portanto, dois enquadramentos do sacrificio de Meneceu dentro do

esquema de culpa hereditaria que informa a infraestrutura da narrativa da peca: no

318 Mastronarde 1994: ad 868.
111



primeiro, os problemas de Tebas sdo recuados até Laio, no segundo, até o ato de Cadmo
de fundar a cidade ao matar o dragao e enterrar, sob a recomendacdo de Atena, os seus
dentes no solo de Tebas. Esta incongruéncia nao é, contudo, exposta por certos estudos
da peca. Jennifer C. Kosak, por exemplo, ndo vé contradicio em afirmar que "Tiresias
maintains that the true threat to Thebes is not the besieging Argive army, but rather the
sickness innate to the land, the origin of which is the family of the Labdacids"31. Ora, se a
doenca é inata a terra, por que a sua origem localizar-se-ia apenas a partir de Labdaco?
Este problema foi identificado, contudo, por alguns estudiosos, que avangam esta
questdo como uma das razdes para condenar boa parte do primeiro discurso de Tirésias
como uma interpolacdo. Fraenkel, por exemplo, advogou que os versos 869-880 e 886-
890 foram realizados por um interpolador32e. Diggle segue Fraenkel: condena os versos
868-880, bem como 888-890. As duas edicdes mais recentes da peca, cujos autores sdo
bem mais conservadores do que Fraenkel e Diggle, sustentam a autenticidade de todos

estes versoss2i,

Sem fazer um levantamento das objecdes que foram feitas a estas linhas, o que
extrapolaria a discussio deste capitulo3??, limito-me, tendo em conta o tema da cwtnpia,
a afirmar que a incongruéncia mencionada no que diz respeito as origens dos problemas
da doenca de Tebas reforga, a meu ver, a suspeita de interpolagdo dos versos 868-880,
ou pelo menos dos versos 868-871, que diretamente atribuem a origem dos problemas
de Tebas ao nascimento de Edipo. Eliminado os versos 868-880, alids, o texto original
comportaria uma ligagdo de continuidade entre os versos 867 (Aé€w. vooel yap 1j6e yij
maAal, Kpéov) e o verso 881 (moAdol 8¢ vekpol Tepl VEKPOIG TTEMTWKOTES), 0 que faria
todo sentido: de uma referéncia a doenca de Tebas (867) o texto passaria ao prognéstico
do futuro préximo, no qual os cadaveres seriam abatidos uns sobre os outros (881-883).

Como afirma Michael Reeve: "if 868 is deleted as well, one of the conflicting explanations

319 Kosak 2004: 185.
320 Fraenkel apud Reeve 1972: 459,
321 Mastronarde 1994 e Amiech 2004.

322 Sobre os problemas linguisticos e de coeréncia narrativa desta pfjoig de Tirésias, além dos
comentarios de Mastronarde 1994 aos passos em questdo, ver Santos Alves 1975: 89-93.

112



has vanished and Tiresias' first speech has become a vague and sinister foretaste of his

second”s23,

Naturalmente, a condenagdo de um conjunto tao significativo de versos é um ato
radical de interpretacdo, que precisa ser baseado ndo apenas em questdes linguisticas
que incidem sobre determinadas palavras ou versos, mas também em uma
interpretacdo de conjunto da pe¢a enquanto obra literaria3+. O desejo do interpolador,
influenciado por versdes do mito consolidadas como a de Esquilo, em incluir a culpa de
Laio e seus descendentes neste relato de Tirésias como o enquadramento temporal de
referéncia para os problemas de Tebas contradiz, a meu ver, o espirito da peca.
Aprofundar esta questdo vai nos permitir explorar como a peca lida com o tema das
culpas hereditarias que condicionam a a¢do das personagens. Faz-se mister, para tanto,
tracar como o prélogo e os cantos corais contribuem para relacionar os eventos
presentes com as culpas do passado, de forma a que fique mais claro como a peca
apresenta a questdo da origem dos problemas de Tebas e quais dmbitos de salvacido

poderao ser eficazes para remediar males tdo longinquos.

A primeira mencdo a infelicidade de Tebas é feita no inicio do prélogo, em ligacao
com o tempo de Cadmo (3-6)325. E uma indicacdo, como observa Mastronarde3zs, do
prototipo mais recuado das desfortunas da cidade. Apos esta referéncia a Cadmo, o
prologo proferido por Jocasta enfatiza, através de trés temporalidades diferenciadas, os

problemas que atingem Tebas: no passado menos recente (Laio; Esfinge; descoberta do

32 Cf. Reeve 1972: 459. Mastronarde 1994: ad 868 dispensa rapidamente, a meu ver, os
argumentos do artigo de Reeve, que apontam a incongruéncia entre os motivos da culpa de Laio
do primeiro discurso de Tirésias e o assassinato do dragdo de Ares por Cadmo no segundo
discurso do adivinho. Que os temas sdo interconectados na peca, como escreve Mastronarde, é
uma verdade, mas o ponto chave da discussdo é que Tirésias ndo apenas conecta os assuntos, ele
estabelece duas versdes divergentes quanto a origem dos problemas de Tebas, o que incide no
tipo de salvacdo que precisara remediar esta génese problematica.

324 Se é verdade que uma boa interpretacdo literaria que sustente a coeréncia narrativa do texto
como o recebemos contribui para afirmar a autenticidade da tradicdo manuscrita, o inverso
também é verdadeiro: problemas de coeréncia narrativa podem indicar o trabalho de um ator ou
editor posterior a Euripides. Essa é, com efeito, uma arena de dificil travessia, uma vez que ha
sempre o risco de impor padrdes estéticos e literarios modernos que podem ser alheios ao
drama antigo.

325 Haslam 1975 mostra, a partir de informagées papiroldgicas, que os dois primeiros versos que
nos foram legados pelos manuscritos medievais sdo espurios. A peca, assim, comegaria com o
vocativo "HAle do terceiro verso.

326 Mastronarde 1994: ad 5.
113



incesto por Edipo e mutilacdo dos olhos); no passado mais recente (Etéocles e Polinices
aprisionam Edipo dentro do palacio, o que acarreta uma maldicdo de Edipo contra os
filhos, sendo que estes, por sua vez, tentam escapar da impregnacdo através da
alternacdo do poder em Tebas); no presente (Polinices sitia a cidade com um grande
exército de modo a reaver "a heranca e o cepto paterno” 80). O prologo é efetivo em
tragar linearmente os problemas de Tebas desde a sua fundacdo por Cadmo até o
presente conflito entre tebanos e argivos por causa do litigio entre Etéocles e
Polinices3?’. Encontra-se ausente do prologo, todavia, qualquer menc¢do aos Espartos e
ao sacrificio de Meneceu, o que é compreensivel, pois o recurso do sacrificio voluntario
de Meneceu como a via de salvacdo para Tebas ao que parece foi a grande novidade da

peca e, assim, Euripides guardou uma certa surpresa junto a audiéncia3zs.

Com o parodo (202-260), nés podemos ter uma primeira antecipacdo do tema dos
Espartos quando lemos que o "impulsivo Ares" (BoUpiog.. "Apng 240) esta contra a
cidade de Tebas329. Ares, continua o parodo, presenciara a puni¢do que as Erinias levam
aos filhos de Edipo330. As primeiras mengdes explicitas a raca dos Espartos surgem no
primeiro estasimo (638-689), bem como no segundo estdsimo (784-832). Esses
estasimos estdo situados apos a revelacdo de que o plano de reconciliagdo elaborado por
Jocasta no primeiro episédio da peca foi inutil para dirimir a contenda entre Etéocles e
Polinices, e antes da entrada em cena de Tirésias com a espantosa revelacido de que sera
o filho de Creonte a oferecer o elemento capital para a salvacdo da cidade. Assim sendo,

estes dois estasimos contribuem para reenquadrar o tema da cwtnpia na pega: a crise

327 Sobre a caracteristica do prélogo euripidiano de incluir um grande intervalo temporal e uma
multiplicidade de eventos miticos, ver Di Marco 2009: 200-3. O prélogo de As Fenicias, que inclui
o mondlogo de Jocasta e o didlogo entre Antigona e o pedagogo, é o mais extenso do corpus
tragico (cf. Rutheford 2012: 180).

328 Embora Euripides tivesse o habito de antecipar, no prélogo, a conclusao da pega, incluindo
elementos de novidade (cf. Di Marco 2009: 203-5).

329 Em teoria, é possivel que Ares, neste verso, queira dizer apenas "guerra”, remetendo ao
significado metaférico do deus. Eu penso, contudo, que ndo é o caso, de sorte que o passo de
alguma maneira prefigura a importancia que este deus terd na economia da pega.

330 Esta é uma parafrase minha dos versos 253-255. Para a compreensao da passagem, prefiro
ler o futuro do verbo oida contido no verso 253 como "presenciard" (como faz Mastronarde
1994: ad 253) antes do que "decidira" (como propde Pearson 1909: ad 253, seguido por Santos
Alves na sua traducdo). Dessa maneira, Ares ndo surge como um juiz que vai decidir a sorte da
luta entre argivos e tebanos, mas como uma espécie de testemunha dos trabalhos vingativos das
Erinias. De todo modo, a associacdo de Ares com as Erinias é eficaz em aproximar este deus das
forgas vingativas das Erinias (cf. Jouan 1990).

114



que assola a cidade parece mais complexa do que foi apresentada inicialmente pelas
personagens, o que implica uma medida de salvagio também mais elaborada e
desafiadora. Com os cantos corais ha, também, um crescente envolvimento do ramo da
casa de Cadmo que esta ligado a familia de Creonte nos problemas hereditarios da
cidade, ao passo que o impasse que resultou no confronto verbal entre Etéocles e
Polinices revelou a incapacidade dos lideres da familia de Laio em lidar com o tema

publico da salvagao3st.

Assim, no primeiro estdsimo, como mostra o influente artigo de Marylin B.
Arthurss2 sobre as odes corais nesta peca, nds temos um forte contraste entre a Estrofe e
a Antistrofe no que tange a fundacdo de Tebas. Na Estrofe, ha uma visdo positiva do
comeco de Tebas: é uma regido fértil na qual "trigo copioso cresce" (642-643) e a 4gua é
abundante e fértil (645-648), sendo o local de nascimento do deus Dioniso (649-655).
Na Antistrofe, a fertilidade e as dancas baquicas cedem lugar a assassinato e sangue
através da descricdo da morte do dragao por Cadmo. Se Dioniso domina a Estrofe, Ares é

o deus em destaque na Antistrofe. Por sugestdo de Atena, Cadmo:

YATETELG StKwV 0860VTaG

€6 BaBuomdpoug yvag
€vBev €gavijke Y&

TLAVOTIAOV OLV UTIEP AKPWV
Opwv xBovog

os dentes semeou p'lo terreno,

em profundos sulcos,

donde nasceu uma parada de guerreiros armados
emergindo a superficie do solo (668-672).

331 No esquema mitologico do mito de Tebas, a casa de Cadmo subdivide-se em varios ramos,
dois dos quais tem intima ligacdo com a histéria de As Fenicias. Um ramo foi gerado pelo casal
Agave, filha de Cadmo, e Equion (um dos cincos Espartos que sobreviveu ao muituo assassinato
que os assolou apés nascerem dos dentes do dragdo de Ares semeados por Cadmo).
Descendentes deste ramo incluem Penteu, Creonte, Jocasta, Meneceu e Hémon. Outro ramo foi
gerado a partir de Polidoro, filho de Cadmo, que foi pai de Labdaco, avd de Laio e bisavd de
Edipo. A parte da familia ligada a Edipo também descende dos Espartos: Nicteide, filha de um
dos Espartos, foi a esposa de Polidoro e mae, portanto, de Labdaco. Ao recuar os problemas da
familia real e de Tebas até a geragdo de Cadmo, a peca constréi uma crise que atinge igualmente
as duas porgdes da familia real. Edipo, antigo salvador de Tebas quando derrotou a Esfinge é
primo do jovem Meneceu, que sera o novo salvador da cidade.

332 Arthur 1977.
115



N

O contraste entre Ares e Dioniso retorna na abertura do segundo estasimo. A
primeira vista, o texto apresenta Ares como um anti-Dioniso: ele é mapd&uovocog, isto é,
"avesso as Musas" (785). O seu dominio, reiterando o estasimo anterior, é este "do
sangue e da morte" (alpatt kal Oavatwt 784-785). Ele ndo estd presente nos rituais
canticos das dangas (785-788), tipicos de Dioniso. Ao invés de vestidos e grinaldas dos
devotos de Dioniso, Ares é associado as "hostes de hoplitas" (0mAo@odpols otpatov 788),
aos "escudos” (796) e ao "bronze" (798). Além disso, como nota Marie-George Lonnoy, o

epiteto usado para Ares na primeira linha do estasimo, moAvpox6og, é "le contraire

méme de Dionysos moAuyn6mg, le dieu qui cause bien des joies"333.

Uma leitura mais atenta ao texto, por outro lado, revela que as a¢des guerreiras de
Ares sdo descritas com um vocabulario que é préprio a nog¢ao de possessdo religiosa
tipica dos rituais de delirio e éxtase insuflados por Dioniso. Como observa Santos
Alves334, a forma verbal katéxw usada no verso 786 para Ares é um termo para referir
ao estado de delirio baquico33s. O Coro canta, ainda, que Ares incita o exército argivo ao
sangue, estimulando os Espartos contra os argivos, com a utilizacdo, nos dois casos, do
verbo émmvéw para "incitar" ou "estimular”, que possui, também, conotagdes religiosas
ligadas a Dioniso336. Nesse sentido, os trabalhos da danca e musica (Dioniso) como da

guerra (Ares) requerem uma aguda exaltacdo mental, que flertam com a loucura.

A narrativa da Estrofe do Coro sobre este "cortejo sem flautas"33” que Ares conduz
contra Tebas finaliza com uma mencio a Discérdia, explicitamente mencionada como
uma divindade ("Eptg 0ed6¢ 798). Esta divindade "tais flagelos (muata) ela urdiu contra

os Labdacidas, reis desta terra, por tantas penas torturados! (Aafdakidalg..

moAupdxOotg) (799-800)338, Na Antistrofe, apés mencionar brevemente Edipo e a

333 Lonnoy 1985: 66. Note que, em Rei Edipo, S6focles, também através do Coro, estabelece uma
oposicdo entre Ares e Dioniso: no parodo, a terceira Estrofe lamenta a violéncia de Ares que traz
a praga para Tebas, enquanto a terceira Antistrofe conclama alguns deuses para combater Ares,
entre eles Dioniso, que €, assim, associado a protecdo de Tebas.

33 Santos Alves 1975: 414 n. 230.
335 Note, também, Biacov #vomov (796).

336 Cf. Lonnoy 1985. Neste artigo, a autora explora outras semelhancas entre Ares e Dioniso na
tragédia grega.
37 Traducdo de Manuel dos Santos Alves para o estridente oximoro k®pov dvavAdtatov (790).

338 0 epiteto moAvpdyOoLg usado para os Labdacidas no verso 800 conclui a Estrofe recuperando
o0 epiteto usado para Ares que iniciou a Estrofe: moAvpox6o¢ "Apng. Nao é certo, contudo, que esta

116



Esfinge, o Coro também conclui o seu canto referindo-se a Discordia, ainda que sem

explicitar o seu carater de divindade:

Svodaipwv &' €pig GA

BdA el TalSwv

Oi81mdda kata Swpata Kal TTOALY.
oV Yap O U1 KaAov oUToT' €U KAAOV

Mais eis que outro flagelo desabrocha,

no palécio e cidade: dos filhos de Edipo a sinistra discérdia.
Pois o que é belo nao &,

belo nunca sera (811-814).

Mais uma disputa em Tebas: as palavras €pig GAAa, "uma outra discérdia”,
poderiam condensar o programa de conflito que esta quase intrinseco a vida de Tebas
desde a sua fundacdo. O termo nesta altura do estasimo recupera, a meu ver, tanto os
flagelos mencionados na Estrofe que atingem os Labdacidas, nomeadamente o sitio
argivo a cidade, como também a investida da Esfinge contra a cidade descrita na
Antistrofe. Além deste efeito de relembrar outros males, £pig GAAa indica, nestes versos,
especificamente a disputa presente entre os filhos de Edipo (cf. maidwv / 0isim68a 812-

813).

O Epodo que conclui este segundo estdsimo bem poderia iniciar por €pig GAAq,
dado que adiciona ainda uma outra desgraga para Tebas: de maneira similar a Jocasta
que pariu filhos incestuosos, Gaia, nos diz a abertura do Epodo, pariu: "a estirpe nata /
dos dentes do fero drago, de rubra crista, / de Tebas a mui famosa afronta!" (tav &mo
Bnpotpo@ov @owvikoAd@olo Spakovtog / yévvav oOdovtopud, ONPalg kAAAloTOV
6veldog 820-821). O oximoro Onpats kaAAlotov 6veldog para qualificar os dentes do
dragdo de Ares adiciona uma nova camada de problemas para Tebas, pois agora
sabemos que o ato de Cadmo de matar o dragao e enterrar os dentes no solo, descritos
no primeiro estasimo, carregam uma natureza dupla: é o mais belo, kdAAloTOV, porque
permitiu a fundacdo da cidade e o estabelecimento da estirpe principal de Tebas

descendente dos Espartos, mas é também um ato que é motivo de censura ou desgraca,

composicdo em anel seja de Euripides, pois o verso 800 é suspeito de interpolacdo, sendo
apontado como inauténtico por Diggle. Mastronarde 1994: ad loc expde as razdes para a
interpolacdo, mas defende o verso como auténtico.

117



como exprime o substantivo 6velSog. Esses dois versos, assim, concretizam as vagas
palavras de abertura da peca que mencionaram infelicidades no tempo de Cadmo (3-6),
mostrando que a crise da cidade pode ser rastreada em um passado bem mais remoto
do que se esperava pela tradigdo mitica, como também pela atuacdo das personagens na
peca. O contraste entre esta dimensido do passado e a visdo imediatista de Etéocles e
Polinices, que s6 julgam relevancia no presente em que se disputa o trono e a heranga de

Edipo, é, neste momento, vertiginoso.

Os primdrdios da cidade de Tebas, como vimos acerca do primeiro estasimo, sio
marcados pela alternancia entre momentos felizes e tristes. Esse motivo ndo se limita ao
primeiro estasimo, dado que também esta presente no segundo estasimo, especialmente
nos versos seguintes ao supracitado oximoro do verso 821, que, como dissemos, capta
apropriadamente esta ambiguidade exordial da cidade. Os versos 822 a 829 louvam,
com efeito, dois acontecimentos felizes nesta altura em Tebas: o casamento de
Harmonia, filha de Ares, com Cadmo339, e a construcdo harmoniosa da muralha de Tebas

ao som da lira de Anfion, filho de Antiope e Zeus.

Com os versos 830-832, que concluem o estasimo, o Coro regressa a situacdo atual

de Tebas, ameacada pela guerra, dominio de Ares:

HupLadag &' ayabadv ETEpoLg ETE-

pos peTapelBopuéva TOALG ad' €' dkpolg
£otak' "ApE0G GTEPAVOLOLY.

Mas ap0s ter intercambiado inimeras
coisas boas com outras, esta cidade encontra-se
no apice das Coroas de Ares (830-832).340

O significado destes versos, especialmente das palavras G&xpotis.."Apeog
ote@dvololy, tem sido muito disputado. A problematica liga-se essencialmente ao
carater polissémico tanto do adjetivo dkpog, que pode significar tanto "apice”, "auge",

como "extremo”, bem como do substantivo oté@avog, que significa concretamente

3% Uma espécie de réplica tebana das famosas nipcias de Peleu e Tétis, como observa Santos
Alves 1975: 419 n. 244.

30 Tradugio prépria, lendo, com Diggle, o substantivo "Apng em vez do adjetivo "Apelog (Murray;
Mastronarde).

118



"coroa" e, abstratamente, qualquer coisa que circule uma outra, como um cerco militar

ou mesmo os muros de uma cidade.

Como estes versos concluem o estasimo que se situa imediatamente antes do
episddio de Meneceu, que é o climax da peca no que diz respeito a salvacido de Tebas, a
sua interpretacio tem importancia consideravel na apreciacio da pe¢a como um
conjunto. Nesse sentido, duas linhas de interpretacdo tém sido avancadas desde os
escolios até a critica atual. Uma leitura "otimista", que encara o Epodo como uma
enumeracdo de feitos positivos para a cidade: o nascimento dos Espartos; as ntupcias de
Harmonia e Cadmo; a construgdo magica das muralhas a partir do som de Anfion. Nesta
visdo, os versos em causa denotariam o apogeu a que chegou Tebas neste periodo da sua
histéria, como se observa na traducdo dos versos por Manuel dos Santos Alves, que
compartilha esta interpretacdo: "E esta cidade, vendo uns apés os outros, / éxitos
suceder-se as miriades, / das c’roas de Ares ao fastigio se guindou" (830-832). Uma
outra leitura pode ser qualificada de "pessimista”, pois ela pensa que estes versos
estabelecem um contraste entre os beneficios do passado - exemplificados pelo
casamento de Harmonia e Cadmo e pela construcao das muralhas - e a situacao atual da
cidade, que estd no extremo (ou no apice) do seu infortiinio por conta da guerra. Nesse
sentido, Elizabeth Craik traduz estes versos como segue: "Countless number of the good
things / exchanging for differents ones, this city stands / on the brink of Ares'

encircling"341.

Penso que Pearson tem corretamente avaliado a inser¢do destes versos no interior

do Epodo. Ele escreve:

The general sense requires a contrast with the rest of the epode rather
than a summary of its items: to close the whole ode with a statement of
the supreme glory of Thebes is inappropriate to the tone of its
commencement which nevertheless these words seem to echo.342

0 comeco do Epodo, como vimos através do oximoro do verso 821, apresenta uma

visdo ambivalente do inicio de Tebas, de forma que o Epodo conclui com um tom similar,

341 Craik 1988.
342 pearson 1909: ad 830 ff.
119



ainda que com referimento ao presente de Tebas e ndo mais ao seu nascimento. Um final
triunfalista do Epodo, como apresenta a traducdo de Manuel dos Santos Alves, parece-
me contra o espirito do estasimo e do Epodo. Nesse sentido, a conjuncio &¢ (830) deve
ser lida como adversativa antes que copulativa, de sorte que se estabelece um contraste
entre os feitos felizes das nupcias e da muralha e o que é dito nos versos finais do
Epodo343. Como é caracteristico desta conjuncdo em grego antigo, trata-se de uma
adversao relativa do que foi dito antes, que ndo anula completamente o que é afirmado
antes da conjuncdo. Assim, por usar uma fraca adversativa como &8¢, antes que uma
adversativa mais forte como &AAQ, o poeta sugere que beneficios e maleficios estdo

ainda vivos na continuidade temporal de Tebas.

Dado este contexto, a tradugdo de "Apeog ote@avolowv (833) por "Coroas de Ares",
usando o significado concreto de oté@avog, ou por muros que circundam a cidade, em
uma leitura metaférica do significado desta palavra3s+4, ndo muda o fato de que estas
Coroas ndo simbolizam um prémio de vitoria triunfante e completamente positivo, como
as Coroas de vitdérias em jogos publicos celebradas por Pindaro ou, mesmo, para nos
limitarmos a As Fenicias, a Coroa de ouro que porta Tirésias como recompensa por ter
ajudado os Erectidas contra o exército de Eumolpo, como o adivinho orgulhosamente

proclama apenas vinte versos depois deste estdsimo em debate (856).

As odes corais, desse modo, complexificam o tema da cwtnpia ao inserir os
problemas de Tebas no passado mais remoto da sua prépria fundacido, comprometendo
o Yévog dos Espartos, que inclui Creonte e seus filhos, nas desgracas da cidade. Dentro

deste arcabouco, a afirmacio de Tirésias a Creonte de que a cidade "ja ha muito que esta

343 Cf. 0 uso adversativo de 8¢ no verso 1680: yevwau6tng oo, pwpia §' éveoti Tig. Como explica
Denniston 1954: 165-8, o uso de 8¢ como adversativa, principalmente em poesia, as vezes
dispensa o uso de pév (o que é o caso dos versos 830 e 1680), de modo que a nogio de contraste
entre as sentencas é compreendido mesmo sem a presenga de pév.

3% Defendida por Bremer 1980. Contraste com Parry 1967, que sustenta a interpretagio otimista
dos versos 830-833. Em relacdo aos comentdrios mais recentes a pe¢a, Mastronarde 1994: ad
832-833 segue Parry, enquanto Amiech 2004: ad 830-833 segue uma interpretagdo pessimista,
similar a Pearson e Bremer. Esta estudiosa chama ateng¢do, corretamente a meu ver, para o
vocabulo 6velbog do verso 821, que se encontra numa posicdo de destaque no Epodo, sendo uma
palavra com conotacdo negativa, que ndo se harmoniza, portanto, com uma visio totalmente
positiva do Epodo. A bem da verdade, vale mencionar que tanto Parry como Mastronarde
deixam em aberto a possibilidade de que uma parte (minoritaria) do publico pudesse entender
nestes versos um significado secundario de alerta quanto ao perigo que circunda Tebas. Trata-
se, nas palavras de Mastronarde sobre estes versos, de um "forced optimism".

120



doente" (867) torna-se mais compreensivel: o advérbio maAat vai além das desgracas
menos remotas dos Labdacidas associadas a Laio e Edipo para inserir-se no ato ambiguo

de fundacio da cidade, que comportou, como vimos, tanto beneficios como maleficios.

Embora a raca dos Espartos fosse ja conhecida na tradicdo pré-euripidiana, parece
uma novidade de Euripides a nocdo de uma culpa hereditaria que assola os tebanos cuja
origem remonta ao assassinato do dragdo de Ares por Cadmo34. Em Esquilo, como
vimos, a culpa hereditaria inicia com os feitos de Laio, sem qualquer meng¢do ao dragao
de Ares. O dragao de Ares também estd ausente das pecas tebanas de S6focles34. Dessa
maneira, As Fenicias é a primeira peca que nos foi herdada a apresentar uma tripla
condicionante sobre os acontecimentos na cidade de Tebas: 1- a ira de Ares contra
Cadmo por conta do assassinato do dragdo no ato de fundagao da cidade; 2- a falta de
Laio por desobedecer o ordculo que interditava o nascimento de um herdeiro com a
consequente desventura do filho amaldicoado - Edipo - que se casa com a prépria mae;
3- a maldicdo de Edipo contra o ultraje dos seus filhos de o prender dentro do palacio:

eles devem disputar a heranga paterna a golpes de espada.

Diante da gravidade dos infortinios que atingem o passado e o presente da
linhagem dos Espartos e da cidade de Tebas, ndo hd nenhum lider que possa funcionar
como um médico que cure a enfermidade crénica que reina na cidade. Edipo, que
cumpriu momentaneamente esta fun¢io em Rei Edipo de Séfocles, é uma figura
impotente em As Fenicias. Etéocles, como vimos, é um ambicioso e incompetente lider,

que trata o governo da cidade como um assunto de mero poder pessoal. A tentativa de

345 Se fosse necessario definir esta no¢do de culpa hereditaria em apenas uma linha, talvez o
seguinte fragmento atribuido a Euripides cumpriria a tarefa: "Os deuses carregam os erros dos
pais até o seus descendentes"(fr. 980, traducdo prépria a partir da edicdo de Collard; Cropp
2008b). Para uma avaliacdo sobre a critica moderna em torno do tema da "ancestral fault", ver
Gagné 2013: 80-158. Como nota este estudioso nas paginas 345-6, é digno de registro que
Euripides, geralmente considerado o menos arcaico dos trés grandes tragicos, possui ainda uma
forte aderéncia a esta no¢ao, ainda que, é bem verdade, ndo ha em As Fenicias nada comparavel a
concentragdo do peso da culpa hereditaria e do destino a ela associada em uma tnica figura,
como acontece com Etéocles nos Sete Contra Tebas de Esquilo. Para a origem arcaica desta
nogao, ver o ilustrativo poema Elegia as Musas (fr. 13 W) de S6lon. Uma tal concepgdo, que é pos-
homérica, implica um pensamento profundo sobre como a Justica pode realizar-se através da
sucessdo temporal e causal entre passado, presente e futuro, como demonstra o excelente
estudo de Fialho 1989-1990 sobre a concepgdo do tempo em Sélon e Esquilo.

346 Cf. Arthur 1977: 168 n. 19; Gagné 2013: 381.
121



tréguas e de reconciliagio entre os filhos de Edipo empreendida por Jocasta revelou-se,

como foi discutido, um ato sem efeito para a salvacdo da cidade.

Até o terceiro episdédio, a peca apresenta, como vimos, uma visdo ambigua da
fundacdo de Tebas. Com o segundo discurso de Tirésias a Creonte no quadro do terceiro
episodio, nds somos informados que Ares cobra o apaziguamento de um "velho édio"
(ToAa@®V ... unvipdtwyv 934) contra Cadmo, devido ao assassinato do dragio. Neste
verso, o adjetivo modalog remete explicitamente ao passado longinquo, ao passo que o
advérbio mdAat do primeiro discurso de Tirésias o fazia apenas implicitamente34’. Desse
modo, temos a informagdo precisa de que o préprio ato fundador de Tebas alimenta a
crise da cidade. Como observa Renaud Gagné, em uma recente monografia sobre a ideia

de culpa hereditaria na Grécia Antiga:

By pushing his vision of the relevant past so far back before the time of
Laius, Tiresias identifies a common origin to the woes of the various
protagonists in the play, a moment that unites them all through the
consequences of an ancestral fault.348

Assim, a insergdo das infelicidades dos Labdacidas dentro da grande duragdo da ira
de Ares parece ser uma novidade, sendo uma nocio de culpa hereditaria apropriada
para uma das caracteristicas mais destacadas pelos estudiosos da peca, a saber, a
concatenacdo em uma sO obra de uma panéplia impressionante de personagens e
acontecimentos ligados ao mito de Edipo. Se os problemas decorrentes da fundagio de
Tebas apresentam um enquadramento temporal dltimo que incide sobre todas as

personagens, resta saber se o medicamento receitado, o sacrificio de Meneceu, sera

**7 Das duas outras ocorréncias do advérvio méAal na peca, uma é igualmente relativa a um
passado distante (438), enquanto a outra refere-se a um passado recente, de fato recentissimo,
pois ainda dentro do tempo da a¢do dramatica: o Coro informa a Creonte que Jocasta saiu do
palacio em dire¢do ao campo de batalha com o fito de impedir a morte mutua dos seus filhos:
GAA" ofxetan pév on kaotyvrtn taAat 1329. A diferencga entre o significado de Aot no verso 867
e 1329 ilustra bem o fato de que apesar de longinquo, o passado designado por maAaL em 867
continua atuante no tempo da agido dramatica. Sobre o uso de m&Aat no verso 1329, ver
Mastronarde 1994: ad loc. Acerca dos usos de mdAal na tragédia grega, com atengdo para a
diferenca entre a designacdo de um passado revoluto ou ndo revoluto em relacdo ao presente,
ver o artigo de Jouanna 2004.

**¥ Gagné 2013: 382.
122



suficiente para curar o corpo da cidade da sua doenca, incluindo a familia real, ou se o

remédio ndo cura sendo a cidade, ignorando o destino de Edipo e seus filhos?

3. A salvagao através da ideologia civica: o patriotismo de Meneceu

E comum entre os criticos da peca a consideracdo de que a personagem de
Meneceu e o seu sacrificio voluntario a favor de Tebas formam uma invengio
euripidiana3#. A figura de Meneceu, contudo, talvez seja pré-euripidiana. Na Antigona de
Séfocles, obra que é anterior a As Fenicias, é mencionado que Creonte tem um outro
filho, além de Hémon, chamado Megareu (1302-1303; 1312-1313). O segundo
mensageiro presente nesta peca informa-nos que a mae desta personagem, Euridice,
"geme sobre o leito vazio de Megareu, morto outrora" (1303)350. Ela chega a amaldigoar
o esposo Creonte por este ter sido responsavel pela morte dos dois filhos (1304-1305;
1312-1313). A pega, contudo, ndo nos informa em que consiste a culpa de Creonte diante
da morte de Megareu. Por outro lado, o verso 1058 afirma que, no passado, um
pressagio de Tirésias ajudou Creonte a salvar Tebas: tratar-se-ia da disposi¢ao do rei em
entregar seu filho para um sacrificio voluntario que salvaria a cidade, que teria sido,
entdo, a "culpa” de Creonte? A peca nada nos diz abertamente, sendo que o verso 1058 é
um enigma para nos, ainda que pudesse ter sido claro para a audiéncia original de

Séfocles.

Em Sete Contra Tebas, encenada em 467 e, portanto, anterior a Antigona, aparece a
mesma figura de Megareu. Nesta peca esquiliana, Etéocles lista Megareu em uma das
portas tebanas, especificamente para lutar contra Etéoclo, um argivo tdo destemido em
sua empreitada que chega a afirmar que "nem mesmo Ares derruba-lo-ia das torres"
(469). Para conter esta ameaca, Megareu é mesmo uma figura apropriada, como relata
Etéocles, pois ele é: "seiva de Creonte, da raca dos Espartas” (Kpéovtog omépua tod

oTapt®V Yévous 474), que poderd pagar, com sua morte, a "sua divida com a terra

% 0s argumentos a favor de uma invencgio euripidiana podem ser lidos em Mastronarde 1994:
28-29; ad 834-1018. Ver, também, Papadopoulou 2008: 31.

330 Traducdo de Pereira 2007, que 1& kevov Aéxog "leito vazio" e nio a licdo do manuscrito
KAewov Aéxog "leito glorioso”. A edicdo de Lloyd-Jones;Wilson 1990 também aceita a emenda
kevov. Cf. a nota da tradutora a este passo (Pereira 2007: 135-6 n. 125).

123



nutriz" (tpo@ela mAnpwoel xBovi 477). Contra o "canto barbaro” (463) de Etéoclo, lutara

Megareu, filho da prépria terra tebana a partir dos dentes do dragdo de Ares.

A ideia em Esquilo de que Megareu possui uma divida a ser paga ao préprio solo
tebano é similar ao que Euripides apresenta, pela boca de Tirésias, como justificativa

para que seja Meneceu a figura a ser sacrificada de modo a salvar Tebas em As Fenicias:

xOwv &' avti kapmoD kapTov dvti 6" alpatog
alp' fiv A&PntL Bpotetov, £EeT’ eVpEVT

I'fjv, 1] T0B' UV XpLCOTIMANKX GTAYLVV
ITapT®V Avijkev' €K Yévoug 8¢ SeT Bavelv
ToUS8' 0¢ SpAKOVTOG YEVUOG EKTIEPUKE TIAAG.

Se a terra receber o fruto pelo fruto, o sangue mortal pelo sangue, ao
vosso dispor estard este chdo que outrora fez brotar para nds, a messe
dos Espartos, os de elmos de ouro (937-941).

Nos dois casos, Megareu em Sete Contra Tebas e Meneceu em As Fenicias, n6s temos
um Esparto que defende a cidade para honrar a sua propria patria que deu nascimento,
literalmente, a sua estirpe. Apenas na peca de Euripides, todavia, n6s temos uma
expressao clara de que a defesa da patria significa a morte. De todo modo, se a figura de
Megareu em Esquilo e Séfocles e Meneceu em Euripides correspondem a mesma pessoa,
como eu tendo a pensar, Euripides pode ter aproveitado o motivo da dedicacdo de
Megareu / Meneceu a Tebas enquanto descendente dos Espartos para transformar a
histéria em um relato de sacrificio voluntirio, como observa Rachel Aélion:
"L'innovation d'Euripide consisterait alors a avoir montré le refus de Créon et a avoir
fait de ce sacrifice un sacrifice voluntaire développant ainsi un theme qui lui était

cher"ss1,

Embora, como vimos, haja muitas semelhangas entre Megareu e Meneceu, ha, no
entanto, uma descontinuidade significativa: o primeiro, no relato dos Sete Contra Tebas,
¢ um hoplita engajado militarmente na defesa de Tebas contra os invasores argivos,
enquanto Meneceu, que Euripides apresenta como o filho mais novo de Creonte, é um

efebo que ainda ndo atingiu a maturidade da vida adulta para servir como hoplita: ele é

331 Aélion 1983: 201. Para a defesa da identificacdo destas duas figuras como uma s0, ver, ainda,
Craik 1988: 39 "Megareus, despite the different name, is surely the same character as Menoikeus
in Phoenician Women".

124



mesmo chamado de m®Aog, cujo significado literal é “potro”, ou seja, um jovem cavalo,
enquanto, metaforicamente, a palavra pode designar, em poesia, uma jovem mulher
(como em E. Hipp. 546) ou um jovem rapaz (como em A. Ch. 794)352, Euripides, em As
Fenicias, deslocou, assim, a defesa e salvacido da cidade do reino dos hoplitas, tal como
estd em Sete Contra Tebas, para a esfera dos aspirantes a hoplitas, dos frageis mas
promissores efebos. Com isso, o poeta redireciona o patriotismo de Etéocles e seus
combatentes visto na versdo esquiliana para uma figura em certa medida marginal do

ponto de vista militar.

Os termos para salvacdo abundam no didlogo entre Creonte e Tirésias, bem como
no discurso de Meneceu, formando uma concentracdo Unica na peca do uso deste
vocabulario associado a salvagdo da cidade. As ocorréncias dentro deste terceiro
episddio iniciam com Creonte, que foi incumbido por Etéocles com a tarefa de perguntar
a Tirésias "quais as medidas mais eficazes a tomar para salvagio da cidade" (ti Sp&dvteg
av paAlota ocwooapev mOAY 864). Para Creonte, nesta altura da peca, a salvagdo da
cidade quer dizer vencer a guerra contra os argivos e assim poupar a cidade de uma
invasdo inimiga. O que Tirésias vai anunciar em breve, contudo, é uma crise bem mais
profunda da cidade, que precisa lidar ndo apenas com males estrangeiros, mas também
com seus préprios problemas internos, uma parte dos quais sdo tdo antigos quanto a

fundacao de Tebas.

Tirésias responde que ha apenas um "meio de salvagdo" (unyavr) cwtnplag 890)3s3,
que trard a cidade "o medicamento que a salva" (@d&puakov cwtnpiag 893)354, mas o
adivinho teme anuncia-lo diante dos governantes. As préximas trés ocorréncias deste
campo lexical ocorrem na boca de Creonte no interior do seu didlogo com Tirésias: o pai

de Meneceu insiste que Tirésias anuncie qual a condi¢do para a cwtnpila de Tebas.

352 A designacdo de m®dAog para Orestes neste passo de Esquilo mostra que o termo nio
necessariamente carrega um tom pejorativo associado a feminilidade, como parece supor Swift
2009: 70-2.

333 0s versos 886-890, como ja foi referido, sdo tidos como interpolados por Diggle.

33 0 substantivo @dppakov é usado desde a épica homérica para indicar medicamento, drogas
ou substancias curativas ou nocivas (por exemplo, II. IV 191; Od. x 287), ndo sendo uma
terminologia especificamente médica, embora foi utilizado no corpus hipocratico (e.g. Aer. VIL. 3;
XI 1). O comentario de Craik 1988: ad 893 confunde o substantivo neutro @dapuoaxov
("medicamento”) com o substantivo masculino @appakog ("vitima expiatoria”) e, deve,
portanto, ser evitado neste ponto (cf. Mastronarde 1994: ad loc).

125



Assim, Creonte diz ao adivinho: "Anuncia qual é a salvacdo da cidade e dos cidadaos"
(ppaoov moAitals kal mOAeL cwtnpiav 898). Mesmo diante do comportamento reticente
de Tirésias que sugere que o iminente antincio serd um mal, Creonte segue firme com a
sua decisdo de saber o que sera a "salvacdo (oc®oat) da minha patria” (900), pois tanto
para ele como para Meneceu, que estd em cena, sera um "prazer” (tépmotto 910) escutar

acerca da salvacdo (tfjs cwtnpiag 910).

A resposta de Tirésias é firme: "Meneceu aqui presente, ao teu filho, for¢a é que o
imoles pela patria. Es tu mesmo quem a tal sorte faz apelo” (c@d&Eat Mevoukéa T6vSe Sl
o' UTEP MATPAG, / ooV TATS', €meld) TNV TUXNV AUTOG KAAETG. 913-914)355, Uma toym
("sorte") infeliz para Creonte, sem duvida, mas que, como diz Tirésias, representa
"grandeza e salvagdo" (peydia kal cwtpla 918) para a cidade. Dessa maneira, o dilema
tragico de Creonte esta posto em cena, ele deve escolher entre dois motpowv ("destinos"):
"destes dois destinos um escolheras: ou salvar teu filho ou a cidade". (totv8' éAoT Svoiv
moTHOY / TOV ETepov’ 1) Yap malda o®oov 1 oAy 951-952). Nesta escolha, o termo
moTpog adquire o seu significado homérico de ser um porvir desgragado: se, de um lado,
o pai de Meneceu escolhe salvar seu filho, a cidade ndo pode mais se salvar; se, de outro
lado, Creonte escolhe salvar a cidade, ele precisa imolar o seu préprio filho. Assim sendo,
nds temos uma posicdo similar a Agamémnon que sacrificou a sua prépria filha em
nome do coletivo grego e do sucesso da empreitada a Troia, como discutiremos no

préximo capitulo dedicado a Ifigénia em Aulis.

Apesar da dedicacdo que Creonte mostrou com a defesa militar da cidade durante o
segundo episédio (690-783), ele agora preocupa-se, antes de tudo, com o filho,
redimensionando o significado de cwtnpia. Ao invés de uma salvagdo que defendera a
cidade contra a investida argiva, ele passa a encarar a cwtnpia de um modo muito mais
restrito: a palavra denota apenas uma fuga de um perigo individual quando Creonte diz
ao seu filho que a salvagio dele é fugir da cidade (cf. £otL 6ol cwpia 975). Creonte

resolve seu dilema a favor da familia em detrimento do seu dever a cidade. Enquanto

335 Note o expressivo verbo o@dlw ("imolar"), que é usado no contexto do ritual religioso de
sacrificio de animais. A repeticdo deste verbo neste episoédio (933; 1010) mostra o carater
religioso do sacrificio de Meneceu pela cidade, como argumenta Amiech 2008: 25. A imolagao de
Meneceu deve cumprir um ritual preciso: o seu sangue, informa Tirésias, deve cair no solo "em
que o dragdo gerado pela terra vigiava as dguas dirceias" (931-932).

126



Jocasta, na primeira parte da peca, via seu amor aos filhos (cf. o adjetivo @AdteKkvOog
"alguém que ama seus filhos ou descendentes" em 356) como uma estratégia para
concilid-los e, assim, poupar a cidade da guerra, Creonte nido tem essa mesma
possibilidade: o seu destino revela a impossibilidade de conciliar familia e cidade. Assim,
quando o mesmo adjetivo @A6tekvog (965) é usado pelo proprio Creonte, esta nogio
converte-se em uma ameac¢a a salvacdo da cidade: a encruzilhada na qual Creonte
encontra-se transforma o seu amor aos filhos em um ato que nao é civico. Diante do

impasse, Creonte escolhe o seu lado: "Adeus, cidade" (yapétw oA 919).

A maneira como Meneceu entende o motivo da cwtnpila é, todavia, diversa.
Meneceu acredita que o seu ato de sacrificio voluntario é uma espécie de terapia que vai
"curar esta terra do mal que a aflige" (vooou 8¢ v’ amaAAdEw xB6va 1014)356. No seu
discurso de defesa do sacrificio voluntario, o jovem afirma com um enfatico ipt ("eu"
"vou salvar a cidade, oferecer minha vida em holocausto pelo meu pais" (gipt kai cOowW
TOAWV / Puynv te Swow tiiod' epBavwy xBovag 997-998)357. A salvagdo para o filho de
Creonte significa por os interesses da cidade acima da sua prépria vida, uma decisdo
sem paralelo entre as demais personagens masculinas da peca. Com Meneceu, um dos
temas centrais da peca - o conflito entre formas diferentes de lealdade - ganha corpo:
uma lealdade publica dedicada a cidade promovida por Meneceu; uma modalidade
familiar representada pelo amor aos filhos por parte de Jocasta e Creonte; bem como um
tipo privado de lealdade que se confunde com ganancia pessoal no caso de Etéocles e,

em menor grau, de Polinices.

Todo este episédio do sacrificio voluntario de Meneceu parece ter sido construido
para apresentar um paradigma oposto a Etéocles no que diz respeito a relacdo entre
lealdade aos interesses pessoais e comprometimento com a vida civica. Se Etéocles esta
no centro do poder como rei de Tebas e é um hoplita que deveria estar comprometido

com a defesa da cidade, Meneceu é apresentado como um jovem que nido esta

3% Esse verso é, no entanto, provavelmente interpolado (cf. Mastronarde 1994: [1013-1018];
Santos Alves 1975: 432-3 n. 293). Interessante a observacao feita por Mitchell-Boyask 2008: 135
n. 16 de que mesmo que se trate do trabalho de um interpolador, percebe-se a disposicdo do
mesmo em ampliar a metafora da doenca que ele deve ter identificado na peca. Note que com o
uso do vocabulo vooog em 1014, o jovem filho de Creonte recuperaria a afirmacdo de Tirésias
que a cidade esta ha muito tempo doente.

357 Santos Alves traduz, no verso 998, umepBavelv (Murray) em vez de UmepBavwv (Diggle).
127



integralmente incorporado na vida da cidade, dado que ainda ndo é casado e nem
participa plenamente da vida militar. Nessa condicdo, qualquer jovem "reste dans la
situation du jeune homme par rapport a la cité une marge d'ambiguité: il est et il n'est

pas dans la cité"3ss,

Além deste aspecto, a escolha do método de sacrificio literal da prépria vida para
beneficio da cidade também refor¢a o cardter ambiguo e parcialmente marginal de
Meneceu dentro do quadro da vida civica. Este método, por um lado, aproxima o jovem
dos tipos de sacrificios nao-literais pela salvacdo da cidade que eram elogiados nos
discursos patriéticos produzidos pelos atenienses, especialmente as chamadas oracdes
finebres que podem ser lidas em Tucidides e em certos discursos dos oradores aticos
dos séculos V-IV. Por outro lado, o sacrificio humano inverte, para os gregos, a ordem
normal da vida civica e mesmo c6smica presente no sacrificio de animais, no qual o
homem é o agente do sacrificio e ndo o objeto a ser sacrificado. Segundo o estudo levado
a cabo por Bonnechere3s, o sacrificio humano era visto pelos gregos, em geral, seja
como uma pratica dos barbaros, seja como um evento ocorrido nos tempos imemoriais
do mito grego. Tanto em um caso como em outro, a mOA, enquadramento por

exceléncia da vida religiosa e civica, ndo tem lugar.

Assim, o gosto manifesto de Euripides pelo motivo do sacrificio voluntario faz parte
de uma estratégia de utilizar um ritual, por definicdo (grega) anormal e apolitico, para
refletir sobre a vida politica presente nas pecas. Na realidade religiosa dos gregos,
sacrificavam-se animais, entre outras ocasides, antes de batalhas importantes como
simbologia de um bom augurio junto aos deuses. Em As Fenicias, bem como em outras
pecas euripidianas, como Erecteu, Heraclidas e Ifigénia em Aulis, sacrifica-se um ser
humano. Esse contraste entre sacrificio animal e humano é revelador do tipo de reflexdo
dramatica e politica que estamos lidando com este epis6dio de Meneceu. As seguintes

palavras de Pierre Bonnechére sio elucidativas a este respeito:

Le sacrifice animal régit donc le monde politique, social et cosmique; or
c’est dans un monde a-politique, a-social et en rupture avec l'ordre
cosmique que toujours intervient la référence aux immolations
humaines (...) le systéme normatif de la cité est fondé sur le sacrifice

338 Vidal-Naquet 1968: 948.
359 Bonnechére 1994.

128



animal, le sacrifice humain, qui en est 'opposé, en fonde le systéme a-
normatif.360

Vale a pena determos-nos de maneira mais pormenorizada no discurso "patriético”
de Meneceu. O discurso é pronunciado apenas para o Coro da peca, uma vez que
Meneceu afastara-se de Creonte com a justificativa de dizer adeus a Jocasta. O jovem
constrdi a sua argumentacdo em torno da oposicdo entre exilar-se ou permanecer na
cidade lutando pela salvacao desta. Esta oposicdo implica, para o filho de Creonte, uma
antitese entre duas formas de comportamento perante as necessidades da cidade. A
atitude desleal é esta do exilio, que é explicitamente apresentada como uma atitude
"cobarde" (cf. o verbo mpodiSwut em 1003), uma traigdo a propria patria que o gerou (cf.
TPodoTNV yevéaBal atpidog 1 1 éysivato 996). O comportamento leal, por sua vez, é
modelado a partir da lealdade dos hoplitas que lutam sem cessar "em defesa da patria"

(Hoxopevol tatpag Vep 1002).

Em seguida, o jovem salvador de Tebas enumera uma impressionante lista de lacos

afetivos e relagdes sociais que ele trairia se partisse em exilio:

€yw 8¢, TaTépa Kal Kaolyvntov Tpodoug
TOAWV T' €pavTod, §eN0G WG EEw xBoVOG
dmew’, 6ov &' Gv {@® KAKOG pavroouaL;

E, eu, atraicoando meu pai, meu irmdo e minha prépria cidade, vou
agora, numa atitude cobarde, sair do meu pais! Seria para mim uma
desonra! Onde quer que vivesse, ficaria marcado com o estigma da
infamia! (1003-1005).

A légica inversa é, também, verdade: Meneceu acredita que, ao se sacrificar pela
salvacdo da cidade, estara sendo leal a si proprio, ao seu pai e sua familia e, claro, a

cidades3s1. E sugestivo, como notaram alguns criticos da pec¢a362, que Meneceu é a Unica

3% Bonnechére 1994: 256. Ainda sobre o sacrificio animal como uma forma controlada de
violéncia que permite criar um espago civilizacional dentro da comunidade que pratica o
sacrificio ver, ainda, Seaford 1989, que destaca o sacrificio humano como um extremo que
compromete este espaco. O tema do sacrificio humano ser3, claro, discutido também no capitulo
dedicado a Ifigénia em Aulis.

%! Embora nio fique claro como Creonte seria honrado com o sacrificio, ja que ele se opds ao
cumprimento do oraculo que requeria a morte do filho.

129



personagem que consegue associar ativamente estes varios niveis de lealdade,
diferenciando-se, nesse sentido, de todas as outras personagens que, seja de uma
maneira sincera (Jocasta e Creonte)363 ou de forma cinica (Etéocles) ou ambigua

(Polinices), ndo logram concatenar as lealdades individuais, familiares e civicas.

Em Heraclidas, cuja datagdo ndo é segura mas tem sido postulada entre os anos de
430 e 427, a regido na qual a trama da pega é localizada, a Atica, também encontra-se em
perigo de uma guerra iminente contra um poderoso inimigo, novamente os argivos. Esta
crise da Atica e, por conseguinte, de Atenas, deve-se a ameaca de ataque argivo por
conta que Demofonte, filho de Teseu, e rei atual de Atenas, aceitou o pedido de protegido
dos heraclidas e do velho lolau, que foram expulsos de Argos e estavam sendo
perseguidos por toda a Grécia. No segundo episddio desta pe¢a (381-607), Demofonte
relata que a armada argiva chegou proximo a cidade e traz a noticia, terrivel, que o
sucesso na guerra contra os argivos depende do sacrificio (cf. c@d&far 408) de "uma
virgem nascida de pai nobre” (¢oti Tatpog evyevoig 409), que garanta a derrota dos

inimigos e “a salvacdo da cidade” (moAeL cwtnpiav 402)"364,

Eis que temos, portanto, uma situacio semelhante ao episédio de Meneceu em As

Fenicias: uma cidade em crise por causa de uma guerra iminente contra a agressora

32 por exemplo, Rawson 1970; Burian 20009.

3% Jocasta e Creonte tm em comum, como ja foi referido, o forte apelo aos filhos e a familia. A

caracteriza¢do de Creonte nesta peca é bem distinta do Creonte que apresenta Séfocles, seja na
Antigona, um politico que defende vigorosamente os decretos da cidade e o seu posto como
governante, bem como em Edipo em Colono, no qual o préprio Creonte considera-se um tirano
(851). Eu nao concordo com a posicao de Craik 1988: ad 834-1018, segundo a qual Creonte
neste terceiro episddio representaria Etéocles com seus argumentos de interesse egoista. O
apelo ao bem dos filhos era um valor caro tanto as personagens tragicas quanto ao publico,
mesmo quando a salvacao da cidade estava em jogo, como deixa clara a recusa de Demofonte em
Heraclidas (410 ss.) em sacrificar a sua prdépria filha para que Atenas venca a iminente guerra
contra Argos, assim como a sugestdo que o rei mitico de Atenas faz de que os cidadaos de Atenas
(mitica) estavam divididos sobre o beneficio de aceitar as stplicas dos filhos de Héracles, dado
este preco tdo elevado. Ver, também, a observagio do Coro em Ifigénia em Aulis: "pois belo é
salvar os filhos" (T0 Yd&p Tol Tékva cvoowilev kaAdv 1209). Tradugdo portuguesa por Pais de
Almeida 1998. O préprio motivo do sacrificio voluntario, como argumenta Silva 2005b [1991],
favorece este conflito entre o compromisso civico e os lacos familiares. Vale ressaltar, ainda, a
arguta observacdo de Maria de Fatima Silva acerca desse conflito de lealdades que atinge
Creonte: "sem deixar de ser humano e real no sentimento paternal que o move, Creonte
funciona, no entanto, como termo de oposicdo ao altruismo de que o seu filho se torna
paradigma" (Silva 2005b [1991]: 217 n. 20). Ainda sobre o dilema de Creonte, ver as validas
observacdes de Rawson 1970: 117-9 e Said 1985: 511-2.

3% Tradugio por Silva 2000.
130



cidade de Argos; a necessidade de um sacrificio humano a fim de agradar uma divindade
(Perséfone na peca mais antiga, Ares em As Fenicias); uma jovem (Heraclidas) ou um
jovem (As Fenicias) que voluntariamente dirige-se para o sacrificio. H3, contudo, uma
diferenca entre as duas cenas que ndo tem sido tdo explorada pela critica e que incide
significativamente sobre o tema da salvacdo. Macaria, a jovem heraclida que se oferece
como vitima sacrificial, incorpora completamente os termos do oraculo de que a cidade
s6 poderia ser salva pelo sacrificio de uma jovem nobre: a palavra chave aqui é o adjetivo
gVYEViG, que como os elementos que compdem a palavra indicam (g0, Yévog), significa
algo como "bem-nascido”. O termo é usado por Demofonte (409), por lolau (490) e pela
propria Macaria referindo a si propria como "filha de um pai ilustre” (mtatpog... e0yevois
513)365. O Coro reage ao discurso da jovem observando a nobreza das suas palavras (cf.
yevwvaiovg Adoyoug 537). Iolau, igualmente, chama atengdo para o aspecto e a
descendéncia nobre da jovem (539-542), bem como para a coragem e a exceléncia dos
seus discursos (554-555). Ciente do seu estatuto de bem-nascida e nobre, portanto
acima daquelas que ndo provém de uma familia de elite, Macaria, ela propria, intitula-se
salvadora (cf. v ocwTtelpav 588)3¢6 e lembra aos seus irmdos de que deve receber
"honras funebres" (6ayat 588), ndo de qualquer tipo, mas as "melhores" (kdAAlota

589).

Como argumenta o estudo que Roselli3¢” dedicou ao tema da nobreza de Macaria no
quadro do motivo do sacrificio voluntario nesta peca, em Heraclidas o poeta chama a
atencdo ndo apenas para o ato de salvacdo da cidade (e da familia dos descendentes de
Héracles), mas também para o nobre estatuto da pessoa que esta a se sacrificar. Se uma
das palavras capitais que articula a simbologia do sacrificio da filha de Héracles é
evyevng, no exemplo de Meneceu um dos termos chaves é yévog ("estirpe”, "raca"). O
episodio de Meneceu em As Fenicias, desde o didlogo entre Tirésias e Creonte, destaca

que o sacrificado precisa ser Meneceu pois, como vimos, ele é o Unico descendente da

3% Ver o uso do adjetivo émionpog ("ilustre”) em 527 usado por Macaria para si mesma.

3% Silva 2000 traduz ootepav por "libertadora”. Junto com o verso 528 de Medeia, esta é a
Unica ocorréncia na obra euripidiana do substantivo cwtelpa, que indica o agente feminino que
realiza a acdo de salvar. Como o passo de Medeia é dito por Jasdo relativamente a uma deusa,
esta auto-intitulagdo da jovem heraclida como cwtelpa é verdadeiramente singular.

37 Roselli 2007. Neste artigo, o autor discute em pormenor estes termos que comentamos
brevemente em referéncia a nobreza de Macaria.

131



estirpe (yévog) dos Espartos que ainda ndo entrou completamente na vida adulta. A
atencdo é posta sobre o ato de fundacio de Tebas e seus problemas antes que sobre uma
nobreza de linhagem que caracterizaria os Espartos e que, por isso, o salvador precisaria
sair das suas entranhas. Quando Meneceu, no seu discurso de justificativa do sacrificio,
afirma que o exilio seria "uma desonra" (aiocypdov 999), a razdo disto nio é que o exilio
envergonharia o seu estatuto de nobre, antes o envergonharia na qualidade de soldado
que defende a cidade. Como nota Mastronarde: "Menoeceus projects himself into the
ranks of adult warrior-males by rejecting survival, using the same language of

cowardice, shame, baseness, and betrayal (Phoen. 993-1012)"3s8,

Assim sendo, diferentemente de Heraclidas, nenhuma personagem ou mesmo o
Coro enfatiza o estatuto social de Meneceu como uma qualidade indispensavel para o
sacrificio que salvard a cidade. Se a figura de Macaria mostrava-se tdo importante
(mesmo depois da morte) quanto o ato em si, com Meneceu é o ato de morrer que
confere relevancia a sua pessoa. Macaria esta proxima, neste aspecto, da tradi¢do épica
que distinguia enormemente o valor da morte de um heréi como Patroclo e Heitor do
resto dos soldados an6nimos que morrem na Iliada. O estatuto que um combatente tinha
em vida era assim determinante para as honras finebres e o valor do ato da morte, de
sorte que a gloria e o renome do nobre individuo sobreviviam através do canto dos
poetas mesmo apdés a morte. Meneceu, por sua vez, tem mais proximidade com a
tradicdo da "bela morte" dos soldados atenienses caidos em batalha e que foram
homenageados como um coletivo an6nimo, em cerimoénias que negligenciavam os
estatutos sociais dos soldados para enfatizar a disposicdo do individuo em morrer pela

cidade, num ato que se convertia na verdadeira virtude destes homens369.

Esta diferenca entre morte "heroica" e morte "civica" ou "democratica” é baseada

nos trabalhos que Nicole Loraux publicou a este respeito370. Observando o contraste

368 Mastronarde 2010: 266.

369 A fonte escrita mais proeminente para estes funerais publicos em honra dos soldados mortos
em batalha e organizados pela cidade de Atenas esta presente nos capitulos 34 a 46 do segundo
livro de Tucidides.

370 No seu grande trabalho sobre as oragdes flnebres, isto é, os discursos pronunciados em
honra dos soldados mortos na ocasido dos seus funerais publicos promovidos pela cidade de

Atenas, Loraux 2006 [1981] mostra como esta "ideologia da morte" foi especificamente
ateniense e democratica, ainda que construida a partir de nog¢des aristocraticas como Qpetn

132



entre a importancia do corpo do her6i morto na Iliada e a auséncia de meng¢do aos
corpos dos mortos na ocasido das honras flnebres atenienses, a estudiosa francesa

comenta:

Ainsi s’est opere un double deplacement, du mort vers la mort - de
I'individu exemplaire vers un modele formel de conduite civique - du
'beau’ comme qualite du corps au beau comme qualite de I'acte (mais
comme l'acte se resorbe dans son logos, le beau sert finalement a dire
la qualité du discours civique).371

A comparacdo do episédio de Meneceu com a cena de sacrificio voluntario mais
relevante para o nosso objetivo, a da filha de Héracles em Heraclidas, evidencia que a
salvacdo da cidade sera obra, ndo tanto dos beneficios que uma familia de elite pode
conferir a cidade, mas da disposicdo do soldado andénimo em se sacrificar pela sua
patria. Nesse sentido, a énfase da trama de As Fenicias na necessidade do contato da
terra de Tebas com o “sangue puro” (dxépatog 943)372 de um descendente dos Espartos
surge como uma valoriza¢do da autoctonia tebana derivada destes Espartos nascidos do
solo tebano. Diferentemente do célebre artigo de Froma Zeitlin373 acerca dos problemas

congénitos que assolam Tebas, eu penso que o sacrificio de Meneceu, enquanto um gesto

de promoc¢do da autoctonia, tem a capacidade de regenerar, de algum modo, a cidade de

("exceléncia", "virtude"). No caso em questdo, um traco de continuidade entre as ideologias
heroicas e democraticas da morte consiste justamente na atribuicao de exceléncia a decisdo de
uma maneira especifica de morrer que revela coragem e virilidade, ainda que, no caso da
democracia, este valor era direcionado para beneficio da mw6éAg e ndo de um individuo ou uma
elite. Sobre esta ultima comparacao, ver Loraux 1978: 806.

37! Loraux 1978: 809. Na peca fragmentaria Erecteu, que ndo possui uma datagdo segura mas
pode ter sido apresentada por Euripides em torno de 422 (cf. Collard et al. 1997), nds
encontramos uma curiosa mistura destas duas ideologias da morte. Praxitea, a mae da jovem
que se sacrifica pelo bem da defesa de Atenas contra a tropa tracia de Eumolpo, defende a
decisdo do sacrificio da filha afirmando que os homens, quando morrem em batalha, recebem
"um tidmulo comum e uma mesma gléria compartilhada entre si" (tOpfov te kowodv €dayov
gbxAelav t'lonv fr. 360. 33), enquanto a sua filha, devido ao seu ato de sacrificio, "sera
recompensada com uma Coroa apenas para ela" (fr. 360. 34). A Coroa, que se deve ler em
sentido metaférico (cf. Collard et al 1997: ad 360. 34), singulariza a morte a maneira
aristocratica e heroica. A traduc¢do destes versos é de autoria prépria a partir da edicdo da
colec¢do da Aris & Phillips organizada por Collard et al. 1997.

372 Traducdo de Frade (no Prelo). O adjetivo axképatiog significa “aquilo que ndo esta misturado”,
logo “puro”, de sorte que a tradugdo de Santos Alves por “genuino” é insuficiente. Sofia Frade
capta melhor a importancia desta palavra chave para a economia do drama.

373 Zeitlin 1990.
133



Tebas. A apresentacdo do ato do jovem como uma dedicagdo a cidade através da
linguagem dos soldados da democracia ateniense parece redirecionar a questdo do
poder em Tebas: da rejeicio de Etéocles em aceitar a legitimidade de outra pessoa
governar a cidade para a revelacdo do verdadeiro poder da cidade, que ndo consiste no
cargo de rei, mas na ligagdo dos cidaddos ao seu solo, que garante que qualquer cidaddo
possa ser herd6i ao esforcar-se pela prosperidade da moAlg374 Dessa maneira, essa
observacdo serve como uma ressalva ao importante texto de Zeitlin, na medida em que
propde uma forma especifica em que a Tebas tragica pode servir, dessa vez, como um

exemplo positivo para o publico do teatro37s.

Voltando as palavras pronunciadas por Meneceu para fundamentar sua decisdo de
morrer pela cidade, ndo me parece fundamental para o argumento deste capitulo a
questdo acerca da autenticidade da peroracdo com a qual Meneceu conclui a sua
justificativa de sacrificio (1013-1018)376. Mesmo se os versos forem inauténticos é digno
de registro que o interpolador foi harmonico com o propésito euripidiano, pois todo o

episodio de Meneceu é construido de maneira a sugerir que a salvacdo da cidade passa

374 Observe o interessante comentario de Gil 2004: 348 sobre a pertinéncia histérica da
afirmacdo democratica da autoctonia em tempos de golpes oligdrquicos, haja vista que o
destaque dado ao nascimento igual de todos os cidaddos no solo patrio poderia ser uma imagem
politica apropriada para contra-argumentar o desejo oligarquico de deslegitimar a participagao
politica de uma parte da populacio.

375 Para Zeitlin 1990: 131, a Tebas da tragédia representa “the negative model to Athens’
manifest image of itself with regard to its notions of the proper management of city, society, and
self". Para uma recente apreciagio da tese de Zeitlin, ver Hilton 2015.

37 No seu comentério a Hipdlito de Euripides, Barrett 1964: ad 664-668, ao comentar o gosto de
certas personagens euripidianas por pronunciar senten¢as grandiloquentes antes de sairem de
palco, observa, nos seguintes termos, os versos 1013-1018 de As Fenicias: "an interpolator in
defiance of the elpntal adds six lines of verbiage which even conservative editors have been
moved to suspect”. Essa tem sido a ortodoxia sobre o assunto, que é refletida no fato de que
tanto a edicdo de James Diggle como a de Donald Mastronarde pdem este conjunto de versos
entre parénteses retos. No comentario mais recente a peca, Amiech 2004: ad 1012; ad 1013-
1018 defende que os versos sdo auténticos. Ela afirma que Euripides tinha gosto por este tipo de
comentario de fim de discurso e, nesse caso especifico, queria investir importancia politica ao
ato de Meneceu. Como foi exposto, contudo, o episédio de Meneceu ja encerra um importante
significado politico, de sorte que é possivel verificar a amplitude politica de toda a passagem,
ainda que este conjunto de versos seja suprimido. Deve-se acrescentar que a estudiosa francesa
ndo engaja verdadeiramente, em seu comentario, com um dos problemas principais destes
versos, o fato de que a linha imediatamente anterior a reflexdo final de Meneceu, contém, como
Barrett nota na citagdo acima, uma expressio conclusiva (elpntat Ad0yog 1012) que aponta para o
encerramento do discurso, algo como "Esta dito", como traduz Santos Alves. Para mais detalhes
sobre esta questao, ler os apontamentos de Mastronarde 1994: ad [1013-18] e a instrutiva nota
escrita por Santos Alves 1975: 432-3 n. 293.

134



necessariamente pelo reforco dos vinculos de lealdade dos cidadaos com a cidade e pela
importancia de abdicar de certas vantagens pessoais ou familiares em nome da

comunidade da ToAL.

A primeira mencdo ao efeito positivo para a salvacdo de Tebas do sacrificio de
Meneceu é feita no terceiro estasimo que segue imediatamente o episddio do suicidio do
jovem Esparto. Neste estasimo, o Coro canta as consequéncias nefastas da Esfinge para a
cidade de Tebas e o surgimento de um salvador - Edipo - que foi, para a cidade, um
"jubilo" (douévolg 1046) e, em seguida, uma "angustia” (&ym 1046). Esta figura ambigua
que salva e destroi, que liberta e depois mancha a cidade (cf. plaiver 8¢ mtoAw 1050) é
contrastada com o jovem Meneceu que s6 merece admirac¢do, pois, segundo o Coro, esta
morrendo pela "patria terra" (ydg Umep matpwiag 1056). O Coro de mulheres fenicias,
recuperando o motivo do amor aos filhos que foi enfatizado através de Jocasta e Creonte,
deseja, inclusive, ser mae "de tdo nobres filhos" (yevoiued' evtekvor 1061) como

Meneceu3”’.

Apos o terceiro estasimo, deveria ter tido alguma apreensdo junto ao publico de
Euripides sobre o que viria no quarto episddio: os desdobramentos do terceiro episédio,
que incluiriam, possivelmente, os lamentos de Creonte pela morte do filho, ou a
narrativa de um mensageiro que revisaria a agdo do primeiro e segundo episdédios, ou
seja, o iminente confronto entre argivos e tebanos, com especial destaque para o

prometido duelo entre Etéocles e Polinices.

Euripides escolheu a segunda opg¢do. Um mensageiro, que é um escudeiro de
Etéocles, bate as portas do palacio em busca de Jocasta. Diante do mensageiro, a mae de
Edipo pergunta pelos filhos, entdo o mensageiro responde que eles estdo, para surpresa
da audiéncia que conhecia o desfecho fratricida do mito, vivos. Dada a boa noticia,
materializada por um enfatico verbo evdaipovéw (“prosperar”, “ser feliz”) dito por
Jocasta no comego do verso 1086, ela passa a se interessar pela batalha entre tebanos e

argivos. Ela deseja ouvir as boas noticias da vitéria argiva, ela diz, de forma a "levar a

377 A luz da discussdo acima sobre a falta de énfase da peca no estatuto nobre de Meneceu, o
adjetivo usado aqui pelo Coro para o jovem, e0Tekvog, parece-nos remeter ao gesto nobre de
sacrificar-se pela cidade e ndo a sua condicdo social.

135



casa esta consolagio ao velho cego, ja que esta salva a cidade” (yfjs_ogowuévng)

(1089)37.

O mensageiro responde com um longa pfjoig (1090-1199) que descreve a batalha e,
finalmente (dada a referéncia esquiliana), os escudos dos principais atacantes argivos e
de Polinices. Significativamente, este discurso do mensageiro abre e termina com
mengdes a salvacdo de Tebas. Nos primeiros cinco versos (1090-1094), o mensageiro
finalmente aponta para uma articulacdo entre os temas da defesa militar da cidade
comandada por Etéocles (o subtexto esquiliano por exceléncia) e o motivo do sacrificio
de Meneceu pela salvacdo da cidade, ainda que se trate de uma mera relacdo temporal,

como indica a conjunc¢do ¢mel que abre o discurso:

Quando (énet) o filho de Creonte morreu pela patria (Kp€ovtog maig 6
yiig_vmepBavav), de pé no alto da fortaleza, com o escuro gladio
atravessado na garganta, em resgate pelo pais (tfjLd¢ yfjL cwtnpiav), teu
filho distribuiu sete batalhdes com seus capitdes pelas sete portas, afim
de as proteger contra o exército de Argos (1090-1094).379

A brevidade com a qual o mensageiro relata a Jocasta um episédio maior da a¢do da
peca - o sacrificio voluntario de Meneceu -, bem como o uso do artigo (0) que indica que
Jocasta sabe qual dos dois filhos de Creonte (Hémon ou Meneceu) o mensageiro esta a
falarsso, tudo isso leva a pensar que as coisas se passam como se Jocasta ja soubesse o

que acontecera no episodio anterior, ainda que estivesse dentro do palacio desde o

378 Note mais uma referéncia feita a Edipo dentro do palacio e a boa disposicio de Jocasta
relativamente ao esposo. Como veremos na quarta seccdo deste capitulo, estas mengdes sobre
Edipo sdo importantes para a preparagio do tema do exilio que aparecera no éxodo da pe¢a. E
curioso que Creonte poderia ser um destinatario mais adequado para as boas noticias da vitéria
tebana, que serviria, talvez, de consolo a morte do seu filho.

379 Santos Alves traduz como "resgate” o texto de Murray que contém cwTtrptlov no verso 1092.
Diggle, na sua edi¢do, emenda a palavra para o substantivo cwtnpiav. A tradugio feita por
Amiech 2004 dos versos 1091-1092 ("Debout au sommet des tours, se fut tranché / La gorge de
son épée noire de sang, instrument du salut de notre terre") restringe em demasia o adjetivo
owTnplov ao nome &iwog ("gladio” 1091), como se a salvagido viesse do gladio. A emenda feita
por Diggle é util para evidenciar que o acusativo cwtnpiav serve para precisar a agio descrita na
frase e ndo se prende apenas a &lpog, de sorte que a salvacdo em questdo ndo advém
propriamente do glddio, mas do ato de sacrificio de Meneceu. Sobre esta questdo, cf.
Mastronarde 1994: ad 1092; Sansone 1995: 281.

380 Cf. Rijksbaron apud Amiech 2004: ad 1090-1092.
136



verso 637 (o fim do primeiro episddio)3sl. Assim, o mensageiro, entdo, passa a relatar o
que seria desconhecido para Jocasta, a saber, os detalhes da batalha, de sorte que o
poeta pode, assim, conduzir a narrativa e a atencio da audiéncia para outros temas além

do sacrificio de Meneceu.

O tema da ocwtnpila que abriu o discurso do mensageiro também esta presente,
como foi dito, na conclusao. Nos versos 1196-1199, com efeito, 0 mensageiro retoma o
motivo da salvacdo da cidade, mas desta vez o tom é menos seguro acerca da sua boa
fortuna: ainda que salva no presente, diz o0 mensageiro, ndo se sabe se assim estara
igualmente no futuro, algo que esta "sob a alcada dos deuses” (1198). A resposta de
Jocasta ao mensageiro estd em consonancia com esse pensamento de que a
prosperidade do presente ndo garante a felicidade futura. Ela concentra-se, assim, na
boa ventura do momento: "Estdo-nos a ser favoraveis os decretos da divindade e as

contingéncias da fortuna" (1202-1203)s382.

A precaugdo com a qual o mensageiro termina este seu relato nido implica que nao
existiu salvacdo de Tebas e, que, portanto, o sacrificio de Meneceu seria ineficaz para
este fim. Também ndo significa, a meu ver, que o poeta esteja a langar um olhar irénico e
negativo ao tipo de salvagdo veiculado pelo sacrificio voluntario do jovem filho de
Creonte. Assim sendo, ndo concordo com certas afirmacdes da critica da peca, como por
exemplo, dizer que uma "scant allusion is made to Menoikeus' sacrifice (...) which seems

not even have the expected effect of 'saving' the city"38. Como Craik, outros

810 fato de Jocasta aparentar conhecer varios pontos do que se passou no episédio anterior é
desconcertante. Contraste com Edipo que, quando finalmente sai do palacio (1539), ndo sabe
nada do que se passou. Mastronarde 1994: ad 1090-1092 argumenta, no entanto, que a tragédia
grega nao é necessariamente naturalista, de modo que o poeta tragico eventualmente apresenta
as suas personagens com conhecimentos que na vida real seria impossivel de os ter, com o fito
de promover algum efeito poético ou chamar ateng¢ao para certos temas.

2 Note o verso 1212, também pronunciado por Jocasta. Até esta altura, ela pensa que o presente
esta excelente, visto que a cidade esta salva e seus filhos também. De forma a movimentar ainda
mais a narrativa do mensageiro, ela precisa perguntar por mais alguma coisa, assim, quando o
escudeiro pergunta-lhe o que mais ela quer ouvir, ela responde: "Saber se doravante continuarei
a ser bem sucedida” (kai tamidoma y' el KaA&®G Mpdoow kAvely 1212). Longe de ouvir que a sua
felicidade presente ira expandir-se no tempo, ela vai entrar em contato com o terrivel relato do
mensageiro de que os seus filhos, embora ainda vivos, estdo prestes a lutar mortalmente entre
si. Euripides tem, a guisa de um poeta épico, adiado a morte dos filhos para conseguir este tipo
de efeito dramatico, no qual a felicidade é prorrogada apenas para servir de preambulo ao
infortunio.

3% Craik 1988: ad 834-1018.
137



comentadores exageram tanto a escassez de referéncia ao sacrificio de Meneceu no
restante da peca, como a suposta falta de eficacia desta medida para salvar a cidade.
Assim, Jennifer C. Kosak384, numa afirmacdo que me parece sem base textual, diz que o
sacrificio de Meneceu salva os muros de Tebas mas ndo as pessoas da cidade. Ainda
segundo esta estudiosa, o sacrificio do jovem ndo recebe muita aten¢do na pega, o que
contrastaria com a apresenta¢cdo do motivo do sacrificio voluntario nas outras pecas
euripidianas (Hécuba, Ifigénia em Aulis, Heraclidas). Uma afirmacdo que nio é acurada,
pois nos Heraclidas o sacrificio de Macaria recebe ainda menos atenc¢do do que o de
Meneceu. Para Dunn, a morte de Meneceu é "briefly acknowledged, and not entirely
effective"385. Philip Vellacott, talvez o mais cético de todos quanto a importancia do ato
de Meneceu para a salvacdo da cidade, diz que o gesto do filho de Creonte ndo tem
nenhum efeito sobre a "doenc¢a" de Tebas que, pelo contrario, alastra-se até destruir
toda a familia real. Ainda segundo este critico, "'no one knew whether the sacrifice of

Menoeceus worked, and apparently no one cared"3ss,

Para bem discernir os limites desta linha de interpretacdo da peca, é preciso
chamar atencdo para certos aspectos deste debate sobre a importancia do sacrificio

voluntario de Meneceu para a narrativa da salvagdo de Tebas na economia do drama.

O interesse do poeta em apresentar, além do sacrificio de Meneceu, outras
situacdes tragicas no quarto episédio e no éxodo, é compreensivel tendo em conta o tipo
de tragédia repleta de episddios e personagens que Euripides produziu na sua dltima
fase de criacdo, de maneira que um certo acontecimento na peca pode aparentar ter
pouco impacto na narrativa subsequente. Embora a peca nao concentre o seu final em
um possivel lamento de Creonte e da cidade em torno do seu salvador, o sacrificio de
Meneceu recebe mencdes que sdo importantes ainda que ndo numerosas. Este é o caso,
justamente, da referéncia ao sacrificio feita pelo Coro (1055-1061) e pela abertura do
primeiro discurso do mensageiro (1090-1094). Além disso, o suicidio do filho de
Creonte é referido em dois outros momentos da a¢do da peca: por Jocasta logo apos esta

primeira pfjolg do mensageiro, quando ela diz que Creonte perdeu o filho "para sorte da

3% Kosak 2004: 186 n.108.
385 Dunn 1996: 198.
3% Vellacott 1975: 171.
138



cidade" (tfjt TOAeL pév evtuX®S 1206); pelo proprio Creonte, que abre o éxodo (1310-
1321) com a cena, que deveria ser aguardada pelo publico, do lamento pela morte de

Meneceu e com a necessidade de pér em pratica as honras finebres3s7.

Nio obstante estas mencoes, é um fato que a narrativa da peca, especialmente a
partir do momento em que o Coro informa a Creonte que Jocasta saiu do palacio (1322-
1323), comeca a tratar de outros assuntos e personagens e ndo mais enfatiza o ato do
jovem. E preciso lembrar que a infraestrutura mitolégica da peca apresenta trés
condicionantes para a agdo tragica sobre os quais ja comentamos (a ira de Ares pela
morte do dragio; o oraculo que impedia Laio de ter descendentes e a maldigdo de Edipo
aos seus filhos). O ato de Meneceu, apesar de enfrentar o ambito mais fundamental da
salvacdo de Tebas, ndo responde a todos os problemas envolvidos nos outros dois
elementos condicionantes do destino das personagens. Na verdade, pela maneira como
o0 poeta articulou estas variaveis, é expectavel que a pe¢a termine mostrando a sorte dos
filhos de Edipo e do préprio Edipo, que se encontrava preso no palacio. Para isso, algum

fio da histéria precisou ser secundarizado.

Como observam Said e Mastronarde, nesta peca tudo se passa, especialmente a
partir do antincio do oraculo de Tirésias sobre o sacrificio, como se o destino da casa de
Laio e da cidade de Tebas corressem em paralelo3ss, De forma a que o poeta conte uma
historia, a outra fica em "modo de espera”, uma técnica préxima ao que vemos nos

poemas homéricos38°. Assim, a peca contou o sacrificio de Meneceu e deixou em espera a

%7 Dentre estas passagens que mencionam diretamente o feito de Meneceu, apenas esta tltima, a
entrada em cena de Creonte em 1310, tem sido alvo de acusacdo de interpolacdo pelos fildlogos.
A questdo da autenticidade desta cena sera discutida na quarta sec¢do deste capitulo.

38 Mastronarde 1994: ad 834-1018; Said 1985. Antes deles, a observagio ja tinha sido feita por
Garzya 1962: 106. Mais recentemente, seguem a mesma opinido, por exemplo, Papadopoulou
2001; Silva 2005a [1993]: 219 "Euripides separa a sorte de Tebas da dos dois filhos de Edipo";
Burian 2009.

389 Refiro-me ao que é conhecido nos estudos homéricos como "Lei de Zielinski", segundo a qual
o narrador homérico (sempre) conta em sequéncia eventos que se deram cronologicamente ao
mesmo momento, o que implica atribuir uma espécie de "tempo morto" as situacdes e
personagens que estdo em "modo de espera”. No canto primeiro da Odisseia, por exemplo, 0s
deuses decidem em Assembleia que Odisseu deve ser libertado da ilha de Calipso para retornar a
casa. Hermes €, entdo, designado para fazer o servico. Ao invés de a narrativa apresentar a
execucdo desta decisdo, ela passa a mostrar a situa¢ao no palacio de Odisseu durante a auséncia
do heréi: os pretendentes ultrajam os seus bens e Telémaco tem crescido o suficiente para viajar
atras de noticias do pai. Apenas depois do poeta sentir que ja contou o suficiente sobre a
situacao em ftaca, ele retorna para o fio da narrativa que deixou no canto primeiro: para isso,

139



batalha e o preparativo para o duelo entre os descendentes de Edipo, que sio
recuperados tdo logo a cena do sacrificio acabe, secundarizando a repercussao do ato de
Meneceu. A combinacdo de multiplas historias e personagens com um arranjamento
quase épico da narrativa fez com que a secundarizacio do sacrificio de Meneceu fosse
inevitavel. Thalia Papadopoulou argumenta de modo similar em uma recente
monografia de introducdo a peca: "If inadequate emphasis is made on Menoeceus’
gesture this is because the development of the dramatic plot required the treatment of
fratricide and its aftermath"390 . Ainda assim, o sacrificio é importante para a narrativa,
sendo referido, como foi visto, em momentos importantes no terceiro estasimo, no
quarto episddio e no éxodo, sendo também eficaz para a salvacdo de Tebas no que diz
respeito a ira de Ares e ao enquadramento mais antigo dos males de Tebas e dos seus

habitantes.

0 que ha de verdade nas interpretacdes de criticos como Craik, Dunn e Vellacott, é
que de fato os problemas em Tebas nao findam quando se conclui o feito de Meneceu.
Mas isso é melhor explicado pela tripla condicionante que influi sobre a acido da peca do
que pela afirmacdo da falta de importiancia do que se passa no terceiro episodio.
Vejamos, portanto, a continuacdo da desfortuna que a partir do quarto episodio vai

atingir violentamente a casa de Cadmo.

4. A salvacdo através da queda das familias poderosas: um drama acerca da ruina
da casa de Cadmo

Um aspecto assinalavel da parte final da acdo da peca, isto é, o quarto episddio
(1067-1283) e o éxodo (1310-1766), consiste no surgimento quase frenético de uma
série de eventos que culmina no esvaziamento do oikog dos descendentes de Cadmo.

Como observa de forma arguta Suzanne Said:

estabelece uma segunda Assembleia no canto quinto para executar finalmente a decisdo da
primeira Assembleia. Com isto, é agora a narrativa em torno de Telémaco que ficard em "estado
de espera”, para que ela passe a se concentrar em Odisseu. Telémaco ficara em espera durante
onze cantos, até que a narrativa volte a atencdo para ele. O que o jovem fez durante todo este
tempo em que esteve em Esparta? Aparentemente nada, por isso "tempo morto". Scodel 2008
possui um recente balan¢o sobre este assunto, que ela prefere classificar como "regra" (com
excecdes) do que como "lei".

3% papadopoulou 2008: 67.
140



A partir du quatriéme épisode, les personnages ne font plus que sortir
et I'on pourrait soutenir non sans quelque paradoxe que c'est déja le
début de l'exodos. La tragedie impose en effet le tableau d'une maison
qui se vide peu a peu de sa substance et de ses habitants, et son
mouvement se confond avec toute une serie de sorties.39!

Apos ter ouvido as boas noticias do mensageiro (os filhos estao vivos, a cidade esta
salva), Jocasta passa a escutar a terrivel descricdo do duelo entre Etéocles e Polinices. De
forma um tanto irdnica, dada a primeira parte da peca, o mensageiro conta que, afinal, os
irmdos chegaram a um "pacto” (0pkouvg 1241). Esse pacto, contudo, nido introduz a
salvacdo da cidade, pelo contrario, temos mais violéncia: os irmaos vao duelar entre si e
quem vencer ficara com o trono. Diante do iminente confronto, o préprio mensageiro,
que nesta pec¢a ndo se conforma em ser meramente um instrumento neutro que reporta
o que acontece fora de palco392, exorta Jocasta a evitar o "embate horroroso" (1261) dos
seus filhos. Surpreendentemente, a primeira coisa que Jocasta faz é chamar Antigona
para ir ao campo de batalha: "minha filha, sai do palacio” (1264). Seguem, assim, as
sucessivas saidas de dentro do palacio que marcam, como Said afirmou na citacao acima,
essa parte final da peca. Antigona, um tanto desconcertada com a situacdo, pergunta a
mae, "0 que hei-de entdo, fazer?" (1277), pelo que Jocasta responde: "Reconciliar teus

irmaos" (ocvyyovwv Aoelg €pwv 1277).

Com Avoelg €pwv do verso 1277, que poderia ser traduzido como "dissolver a
contenda entre os irmdos”, nos voltamos, de certo modo, ao primeiro episddio da peca,
quando Jocasta tentava precisamente interromper a hostilidade que os seus filhos
nutriam um contra o outro. Desta vez, contudo, nao ha tréguas e a luta fratricida é uma
questdo de instantes. Outra diferenca significativa em relacdo ao enquadramento do
primeiro episodio consiste no fato de que a salvacio presente da cidade ja ndo esta mais
em jogo nesta segunda interven¢do de Jocasta junto aos seus filhos, pois ela ja foi

assegurada pela acdo de Meneceu. Jocasta apressa-se, portanto, para evitar um

1 Said 1985: 521. O clima, em certo sentido, desolador do final da peca é reforcado pelo fato
que, como observa Jouan 2001: 586, o desaparecimento dos Labdacidas acontece sem que se
perceba um sentido humano ou divino que confira um significado profundo as desgracas que se
sucedem.

392 Um assunto que ja foi discutido no primeiro capitulo.
141



fratricidio que, em contraste absoluto com Esquilo, foi esvaziado de qualquer sentido

civico ou patriético. Como observa Peter Burian:

This way of presenting the duel as an entirely gratuitous act is as un-
Aeschylean as possible, the very antithesis of the response of a brother
who discovers that he must face his brother in the battle to save his city,
and accepts his doom.393

0 quarto estasimo (1284-1306) ecoa o terror deste enfrentamento e os prantos
iminentes de Jocasta pela desgraca dos filhos. Assim, este estasimo contrasta com os
restantes por ndo mencionar a crise ou a salvacdo de Tebas, mais um indicio de que o
ato de Meneceu foi efetivo neste ponto e, também, de que a narrativa da peca esta

interessada agora em focalizar as desventuras da familia real.

No fim do estasimo, o Coro anuncia a entrada em palco de Creonte e, assim, comeca
0 éxodo da pega3?4. Deste anuncio de Creonte (1308) até o fim da obra, os problemas
textuais multiplicam-se, de forma que mesmo os maiores especialistas em Euripides
divergem sobre o que exatamente foi escrito por ele e o que é obra de interpoladores
posteriores. Além de problemas linguisticos que incidem sobre palavras e versos
especificos, este éxodo contém incoeréncias literarias e dramaticas de grande
envergadura. Uma das principais incoeréncias consiste na incompatibilidade entre os
dois tdpicos principais que perpassam o éxodo (especialmente a partir de 1582): 1- a
decisdo de Antigona de enterrar Polinices ndo obstante o édito de Creonte proibindo tal
atitude (1657-1659; 1743-1746); 2- a determinacdo novamente de Antigona em
acompanhar Edipo, que havia recebido uma ordem de exilio por parte de Creonte (1679-
1739). A questdo que tem intrigado os comentadores da peca desde os escoliastas é a
seguinte: como Antigona pode conciliar as suas duas ag¢des, enterrar Polinices e exilar-se

de Tebas? Como observou Kitto39%, talvez o mais desconcertante sobre este éxodo é nio

3% Burian 2009: 34. Apesar das semelhancas desta passagem com os duelos singulares da Iliada,
especialmente com o duelo entre Menelau e Paris no canto terceiro que também foi ratificado
por toda a armada e envolvia o desfecho da guerra, ndo ha muita coisa de heroica neste
enfrentamento entre Etéocles e Polinices.

394 Matronarde 1994 apresenta uma organizacio diferente da estrutura narrativa: um quinto
episodio (1308-1349) e o éxodo (1582-1709).
393 Kitto 1939: 105.

142



apenas o fato de que ele estabelece uma contradicdo com o resto da pec¢a, mas que ele é

contraditério consigo mesmo.

As opinides dos especialistas tém sido divergentes sobre a questdo da
autenticidade do éxodo. Alguns condenam um dos dois temas, julgando que um deles
fazia parte do fim original da peca, enquanto o outro teria sido incorporado por um
interpolador. Uma leitura que eu encontro particularmente bem construida é esta de
Kitto3%. O helenista defende que o nucleo genuino do éxodo liga-se ao tema do exilio de
Edipo, sendo que a partida de Antigona com Edipo em exilio seria uma invencio
posterior a Euripides feita para acomodar a peca as escolhas narrativas do Edipo em
Colono de So6focles. Antigona, assim, adquire uma importancia na pe¢a maior do que
teria originalmente. A peca, para Kitto, ndo é propriamente sobre a tragédia de Etéocles
e Polinices, mas sobre a queda da casa de Cadmo, de forma que este tema unificador

demanda o exilio de Edipo no fim da peca.

Willink é mais radical do que Kitto quanto a inautenticidade do tema do enterro de
Polinices: tanto este topico como a promessa de casamento entre Hémon e Antigona sdo
considerados espurios. O autor chega a esta conclusdo a partir de um estudo do
"testamento de Etéocles" (748-783), isto é, o discurso com recomendacdes a Creonte do
que fazer em caso de morte, uma vez que o comandante tebano profere estas palavras
antes de sair de palco para enfrentar Polinices e os argivos. Willink considera que a
defesa que Etéocles faz da Precaucdo (EVAafeiat 782) como uma divindade que vai
ajudar a salvar a cidade (782-783) esta em contradicdo com o apelo irrefletido de
Etéocles ao duelo singular exposto alguns versos antes (754-756). Essa linha de
pensamento apenas faz sentido se consideramos que "when Eteokles departs at 783, he

is thinking only of 'saving the city' by 'intelligent defensive precaution''397.

Com esta palavra para prudéncia, evAGBela, Willink julga ter encontrado a chave
para delimitar o que é genuino e o que é espurio neste discurso de Etéocles: a mencao ao
duelo com Polinices é condenada, assim como todas as recomendagdes de indole
privada que sdo dadas a Creonte (casamento de Antigona, enterro de Polinices). Etéocles

estd, neste momento, apenas focado, segundo o estudioso, na salvacao de Tebas. Willink

3% Kitto 1939.
397 Willink 1990: 188.
143



precisa, ainda, apontar como interpoladas todas as passagens no texto que remetem a
este "testamento de Etéocles”, nomeadamente a antecipacido das instrucdes de Etéocles
feita em 690-696 e execucdo destas instrucdes por Creonte em varias partes do éxodo

relativamente ao casamento de Antigona e a proibicdo do enterro de Polinices.

Esta explicacdo de Willink, apesar de engenhosa, parece-me residir numa
interpretacdo equivocada da caracterizacdo de Etéocles. E certo que Euripides precisava,
por limitagdes inerentes ao material mitico, mostrar alguma preocupag¢do por parte de
Etéocles pela salvacdo de Tebas face a guerra contra Argos e Polinices. Assim se entende,
por exemplo, o detalhado debate contido no segundo episodio (690-783) ente Etéocles e
Creonte sobre como se deve proceder a defesa da cidade. Como mostra Said3%s, porém,
Euripides, nesta peca, aproxima-se de Esquilo apenas para afastar-se em seguida, em um
constante movimento de expectativas frustradas. Note, por exemplo, como Creonte,
pouco a pouco, usurpa o protagonismo de Etéocles enquanto general que organiza a
defesa da cidade, a ponto de ser Creonte a sugerir a célebre defesa da cidade por sete

homens instalados nas sete portas da muralha da cidade (737; 741).

7

Este ndo é, contudo, o Unico problema com este "testamento de Etéocles". O
argumento que encontro mais persuasivo para considerar ao menos alguma parte desse
discurso como nao genuino é a presenca, notada pelos estudiosos de Euripides, da
construgdo &AA' eip’ em 753. Ora, quando esta construcdo indica uma partida da
personagem, algo como "vou partir" como traduz Santos Alves, ndo é expectavel que a
personagem continue em palco a proferir um longo discurso. Isso leva a pensar que se
Etéocles proferiu alguns versos de despedida antes de partir, certamente foram poucos
e ndo os trinta versos que nosso texto assinala. Diggle, similarmente a Willink, considera
que sdo interpoladas: a mencdo ao duelo singular; ao casamento de Antigona e Hémon; a
sepultura de Polinices. A tarefa que Etéocles confere a Meneceu de ir chamar Tirésias

permanece, contudo, como auténtica. Diggle propde, portanto, que dos trinta versos que

nos chegaram dezesseis seriam de Euripides3.

%% Said 1985.

3% Ainda assim, trata-se de um nimero elevado dada a comparagio com as outras ocorréncias de
GAA' elu, que comportam, em geral, entre duas a seis linhas de versos de despedida (cf. o
levantamento das passagens em Mastronarde 1994: ad 753).

144



A edicdo de Diggle aprova ndo apenas as conclusdes sobre a interpolacdo do motivo
do casamento, do enterro de Polinices, mas também do exilio de Edipo sob as ordens de
Creonte. Na sua edicao, a pega original, com efeito, terminaria em 1581. Para Diggle, o
final da peca foi retrabalhado completamente sob a 6tica de uma adicdo posterior, ainda
que versos genuinos de Euripides possam ter sido aproveitados. A peca, assim,
concluiria com a lamentacdo de Antigona pelos mortos e pela ruina da sua casa. Esta é,
de fato, uma proposta sedutora na medida em que evita os intricados problemas que o
texto apresenta a partir do verso 1582, além do que diminui o tamanho da peca (o texto
como temos é a peca mais extensa do corpus tragico), e oferece uma narrativa menos

expansiva e mais concentrada sobre certos temas e personagens.

O debate, contudo, ¢ dificil de ser resolvido. Como os defensores da integralidade
da peca sustentam, as multiplas narrativas podem ser justamente aquilo que caracteriza
uma parte da producdo tardia de Euripides, especialmente propensa a inovacdes e a
refazer os limites do género tragico. Como vimos, as linhas que seguem o verso 753 sdo
suspeitas porque a personagem diz que vai sair de palco e, afinal, demora muito para
sair. Para Said4°, no entanto, é uma caracteristica literaria desta peca o fato de que as
personagens sdo lentas em sair de palco, de modo que Euripides teria usado a
expectativa gerada na audiéncia pelo tipo de construgdo que indicava a partida, como
&AM' elju, para frusta-la ao jogar com as "regras” do género tragico4,

De acordo com Conacher e Mastronarde, a suposta contradicdo entre o fato de
Antigona querer simultaneamente permanecer em Tebas para prestar honras finebres a
Polinices e exilar-se com o pai pode ser explicada por uma intencdo literaria de
Euripides. Antigona, na verdade, teria mudado o seu pensamento quanto a questdo de
enterrar o irmao: ela teria desistido desta atitude face as ameacas de Creonte, ocasido a
partir da qual ela levanta a ideia de ndo se casar com Hémon e de deixar Tebas em exilio

com o pai4o2, Se isto é assim, é de se estranhar, contudo, por que Euripides ndo deixou

400 Said 1985.

401 Para Dunn 1996, ao invés da multiplicidade de personagens e temas que povoam o éxodo ser
indicacdo de autoria ndo euripidiana, ela é, na verdade, evidéncia da natureza singular desta
obra que levou ao extremo certas tendéncias narrativas ja presentes na obra tardia do poeta.

402 Conacher 1967; Mastronarde 1994: ad 1582-1709. Dado o arcabougo da explicagiio, ambos
sdo obrigados a considerar a mencao final de Antigona ao seu desejo de enterrar o irmao (1743-
1746) como alheia a Euripides (Conacher 1967: 101; Mastronarde 1994: ad [1736-57]. Amiech

145



mais clara esta mudanca de mente de Antigona, como ele fez, por exemplo, com

Agamémnon e Ifigénia em Ifigénia em Aulis.

Neste "caos" de temas, situagdes e personagens que surgem no éxodo da pega, eu
tendo, como Willink e Diggle, a suspeitar fortemente do que se passa em cena apds o
verso 1581, embora uma defesa exaustiva desta posicdo levar-me-ia a extrapolar a
dimensdo do presente trabalho. A guisa de conclusio deste capitulo, contento-me em
discutir brevemente certas cenas do éxodo, algumas das quais tém sido qualificadas
como espurias, que lidam diretamente com o tépico da relagdo entre a salvagdo das
personagens e a salvacdo da cidade. Limitar-me-ei, portanto, ao que diz respeito ao foco

de estudo desta Tese, para ver o que podemos apreender sobre o tema da cwtnpia.

A) [1310-1321]: Creonte lamenta a morte de Meneceu e lamenta a sua sorte, da
sua casa e de Tebas

Apos ter saido de palco imediatamente antes do grande discurso de Meneceu que
explica a sua decisdo de morrer pela salvacido de Tebas, Creonte, segundo o texto que
noés possuimos, entra em palco no verso 1310. Ele é uma personagem atuante até o
verso 1353 (segundo Diggle) ou até 1355 (segundo Mastronarde). Depois disso, tudo se
passa como se Creonte ndo estivesse em palco: temos a nova pfjolg narrada por um
segundo mensageiro, que ignora a presenca de Creonte, apds isso ressurge Antigona,
que ja estava fora do paldcio pois tinha ido com Jocasta ao campo de batalha,

promovendo um lamento sobre os corpos dos irmidos e da mie (todos mortos ha

2004: ad 1646-1682; ad 1667-1671 segue a mesma logica da mudanca de ideia de Antigona
quanto ao enterro de Polinices, porém a autora nao considera 1743-1746 como interpolados. A
sua justificativa para a autenticidade da mencdo ao desejo de Antigona em enterrar Polinices
quando ja partia para o exilio recupera a hipdtese de Meredith 1937, segundo a qual Antigona
leva o corpo de Polinices quando vai para o exilio para conferir a ele um enterro fora dos limites
da cidade (cf. Amiech 2004: ad 1744-1746: "Il faut admettre qu'en partant pour l'exil, en
compagnie de son pére, Antigone va accomplir le rite funéraire, mais a l'extérieur des frontiéres.
Dans ce cas, elle ne court guére de risque, puisque ce n'est plus un acte interdit par la cité”). No
entanto, essa leitura é absurda, pois contradiz o préprio desejo de Polinices expresso a sua mae
no momento da morte: "Sepulta-me, Mae, e tu, minha Irm3, na terra de nossos maiores (...) a fim
de obter este cantinho de solo patrio" (1447-1448; 1450). Veja a prépria nota feita por Amiech
aos versos 1447-1448: "Polynice confie a sa mére et a sa sceur son veeu ultime: étre enterré a
I'intérieur de sa cité". Todos estes versos sdo auténticos para Amiech, o que se supde, entdo, que
Euripides faz Polinices expressar a sua vontade em uma cena comovente com Jocasta e Antigona,
apenas para esta ultima desconsiderar o desejo do irmao enterrando-o fora de Tebas!

146



instantes), até que Edipo, ele mesmo, sai do palacio a convite da filha. Esse siléncio de
Creonte por quase 230 linhas tem convencido certos estudiosos de que o pai de
Meneceu, na versdo original da obra, simplesmente ndo entra em cena nesta altura, de
forma que teria sido o trabalho de um interpolador p6-lo neste momento da peca. Ele
entraria em palco apenas no verso 1584 quando ele "volta" a falar. Fazer com que
Creonte entre apenas no verso 1584 e, logo, condenar os versos 1310-1321, teria,
contudo, "the embarrassing consequence that Creon never has the opportunity to

express his distress at his son's suicide, or even to mention the event"403,

Pondo os argumentos na balanga, é preciso lembrar que, como foi discutido no
capitulo sobre o Orestes, existem siléncios prolongados por parte de figuras importantes
em Euripides, ainda que nenhum tio extenso quanto este. Orestes, na peca hom&nima+04,
Adrasto nas Suplicantes e Héracles na peca homdénima sdo os exemplos mais
significativos. A questdo fulcral sobre os siléncios das personagens tragicas é, claro, qual
a sua funcdo dramatica? Em outras palavras, para que o poeta chama ateng¢io para o
siléncio de determinada personagem? Com este questionamento, estamos, de certa
maneira, reeditando a pergunta que o Coro fez a Creonte assim que Tirésias saiu de
palco apos ter anunciado a exigéncia do sacrificio de Meneceu: "Porque te quedas,

Creonte, em siléncio, na mudez da tua voz?" (ti otydig yfjpuv d@Boyyov oxdoag 960).

Esse primeiro e breve siléncio de Creonte teve a inten¢do dramatica de enfatizar o
seu espanto diante do anuncio de Tirésias (note £ékmAn&is "consternacdo”, "espanto”, no
verso 961). Um siléncio, alids, de certo modo prefigurado pelo do seu filho, pois Meneceu
ficou em siléncio por mais de 100 linhas, de forma que parte da audiéncia poderia
encara-lo como uma personagem muda, igual a filha de Tirésias, que tinha entrado junto
com ele e o adivinho no verso 834. Meneceu interrompe o seu siléncio no verso 977, ja

depois de Tirésias ter saido do palco. Embora em siléncio, Meneceu é notado por

Tirésias, que receia anunciar o oraculo em sua presenca (905; 907). Creonte, ingénuo,

403 West 1990: 316. Cf. Craik 1988: ad 1308: "some reaction from Kreon to Menoikeus' death is
imperative". Talvez seja imperativo, mas talvez ndo. Este é s6 mais um exemplo das incontaveis
vezes em que um critico encontra-se a perguntar se ndo estara a impor exigéncias dramaticas
alheias a Euripides nesta obra singularmente longa, variegada e repleta de personagens, que nds
ndo sabemos ao certo o que é mesmo de Euripides.

404 Orestes resta em siléncio durante 210 versos, como vimos no capitulo sobre o Orestes, um
numero préoximo aos 229 de Creonte (usando a numeracao da edicao de Diggle).

147



defende que Meneceu permaneca préximo para ouvir o adivinho, pois ele fara siléncio
(cf. o verbo otyjoetat em 908)405, E de se notar o contraste do silencioso Meneceu, que
chama atencdo das outras personagens e faz uma figura importante ainda que nao emita
sons verbais, em relacdo ao seu pai que nao recebe nenhuma meng¢do por parte do
mensageiro nos seus dois discursos (1356-1424; 1427-1479) e nem responde ou

lamenta depois de receber as noticias que contam os detalhes do suicidio da sua irma!

Estes discursos do mensageiro, o segundo dos quais comentaremos em seguida,
seriam dirigidos a Creonte, se a sua presenca em siléncio no palco for genuina, ou, caso
contrario, apenas para o Coro. Nesta segunda opgdo, é de se estranhar, de certo, que
sejam as mulheres do Coro as Unicas enderegadas por estes relatos do mensageiro que
lidam com cenas tdo importantes e comoventes, como é o caso da morte de Jocasta e dos

seus filhos.

E um estranhamento, contudo, menos importante do que possa parecer. Meneceu
dirige o seu discurso de justificativa do sacrificio voluntario apenas para o Coro e trata-
se de um ponto de viragem na narrativa da peca! As mulheres do Coro, apesar da origem
fenicia, ndo sdo distantes dos acontecimentos como alguns criticos fazem crer4. No
quarto estasimo (1284-1306), que é imediatamente anterior a entrada em palco de
Creonte que estamos discutindo, as mulheres fenicias lamentam profundamente a

desgraca iminente de Etéocles e Polinices e, por consequéncia, de Jocasta:

Rasga-me a carne a compaixao,

a compaixdo pela inditosa mae!

Qual dos dois filhos o sangue do outro

jorrar fara - oh, que provacdes as minhas!

()

Qual dos dois, sem vida, de mim recebera funéreo pranto? (1286-1290;
1294-1295)

405 Chong-Gossard 2008: 125-33 interpreta o siléncio de Meneceu como um recurso que
Euripides utilizou para enfatizar a mudanca na caracterizagdo de Creonte em relacdo ao modelo
sofocliano: longe de sobrepor a cidade a familia, Creonte, em As Fenicias, permite que seja o seu
jovem e silencioso filho a assumir a responsabilidade pela salva¢ido de Tebas.

406 Amiech 2004: ad 1310 traduz do alemio e cita, com aprovac¢do, Mueller-Goldingen: "Il est
exclu que le cheeur, qui, tout au long de la piece, en tant que serviteur d'Apollon, garde ses
distances avec l'histoire, lui qui littéralement «se situe au-dessus de la mélée», doive ici tout a
coup étre considéré comme le récepteur du discours du messager". Eu ndo posso concordar com
essa avaliacdo da relagcdo do Coro com a trama e as personagens da pega.

148



Sendo assim, ndo é de todo improvavel que, na versao da peca que foi a publico pela
primeira vez, estes relatos dos mensageiros fossem direcionados apenas ao Coro e que,
posteriormente, um interpolador antecipou a entrada de Creonte do verso 1584 para o
verso 1310, acrescentando, ainda, as passagens que nosso texto atribui a Creonte entre

1310 e 1353, momento a partir do qual ele entra em siléncio de acordo com nosso texto.

Por ultimo, é sugestivo que os dois comentarios mais exaustivos a peca, feitos por
Mastronarde e por Amiech, que defendem o texto que n6s temos com a entrada em cena
de Creonte em 1308, ndo tém quase nada a argumentar sobre qual seria a funcdo
dramatica deste siléncio prolongado de Creonte. Mastronarde+? pensa que Creonte ndo
é uma personagem tdo importante para a economia da peca, de forma que Euripides o
secundariza de maneira a apresentar outras tramas e personagens, como Antigona e a
entrada em palco de Edipo. Se é assim, caberia perguntar: por que afinal Euripides néo o
faz simplesmente sair de palco ou adiar a sua entrada para 15847 Amiech, por sua vez,
encontra tdo improvavel que o mensageiro relate apenas para o Coro que da a questdo
por resolvida#®. Em uma recente monografia sobre a construcdo narrativa de As
Fenicias, Lamari4® afirma que alinha com Mastronarde sobre este quesito, mas nada diz
sobre o significado dramatico do siléncio de uma figura de relevo na pega e na tradicdo

mitica sobre Tebas.

Além da questdo da autenticidade desta passagem, que tem uma implicacdo
consideravel sobre uma parte do éxodo, interessa para o argumento deste capitulo tecer
algum comentario sobre os versos 1310-1311. Reeve, seguindo Fraenkel, considera uma
contradicao nestes versos, nos quais Creonte diz: "sobre quem recairdo meus prantos?
Sobre mim proprio, ou sobre a cidade, envolta em escuriddo?" (motep' épavTov 1) TOALY /
otévw dakpvoag, v méPLE €xel vEpog). Reeve pergunta: "why does a cloud of doom
surround the city after Menoeceus' death?"410 Tanto Reeve como Fraenkel usaram esta

aparente contradicdo para reforcar o seus argumentos contra a autenticidade deste

407 Mastronarde 1994: ad 1308-1353.
0% Amiech 2004: ad 1310.
49 Lamari 2010: 102 n. 410.
410 Reeve 1972: 461.
149



conjunto de versos. Uma explicacdo, possivel, contudo, que parte da importancia do
ponto de vista da personagem, pode ser lida em Craik: "Kreon's question has a point in

view of the continuing siege conditions"411.

B) 1438-1459: Morte de Etéocles, Polinices e o suicidio de Jocasta

Nestes versos, considerados como auténticos pelos editores+2, pronunciados
dentro do ultimo discurso por parte do mensageiro, nés temos uma cena comovente da
morte dos irmaos, incluindo discurso direto e descricdo de gestos entre eles e Jocasta.
Nado tem passado despercebido pelos criticos da peca a diferenca, mais uma vez, de
tratamento entre as caracterizagdes de Etéocles e Polinices: apenas Polinices tem direito
a um derradeiro discurso antes de morrer (1444-1453) e somente ele explicitamente
mostra alguma consideracio ou afeto pelo irmao: "De amigo tornou-se inimigo, mas nem
por isso deixou de me ser caro” (@{Aog yap €x0p0g €yEvet', AAA' OpwG @idog 1446)413,

Outro destaque deste passo em relacdo ao tema da salvacdo diz respeito ao
acumulo de desgracas sobre a casa de Cadmo, que é tao reforgado no éxodo. Na verdade,
a peca conclui recuperando as sinistras palavras enunciadas por Jocasta no prélogo
quando ela relembra o oraculo de Apolo a Laio que proibia descendentes, de forma que
se Laio tivesse um filho "toda a tua casa se afogard em sangue" (kai TG 0OG olkog

Broetal 6t aipatog 20).

A familia ou a “casa” (oikog ou 8®pua) estd constantemente em perigo nesta peca,
sendo que o sacrificio de Meneceu nao altera este estado de coisas que continua

plenamente atuante no éxodo. Pode-se, talvez, levar o argumento um pouco mais longe:

1 Craik 1988: ad 1310. Esta explicagdo parece-me preferivel a feita por Mastronarde 1994: ad
1310-1311, para quem estes versos de Creonte serviriam para que ele se apresentasse de
maneira menos egoista, mostrando, também, preocupacido com a cidade.

42 Embora Martin Hose (citado por Mastronarde 1994: ad 1447-50) tenha sugerido a eliminag¢io
de 1447-1450 por conter referéncia ao tema do enterro de Polinices.

3 Ver Mastronarde 1994: ad 1427-1479; Amiech 1994: ad 1444-1453. Eu penso que o
adjetivo @iAog deve, aqui, acarretar conotacgdes afetivas de modo a sublinhar o gesto de piedade
de Polinices, de sorte que uma traducdao como: "de amado tornou-se odiado, mas permaneceu
amado”, pode ser pertinente.

150



embora em As Fenicias nunca esteja explicito que a salvacdo de Tebas requer a
destruicdo do oikog dos Labdacidas, tudo se passa como se esta condi¢io movimentasse
a acdo da peca. Sendo assim, a versao euripidiana, apesar de toda a sua particularidade
narrativa e dramatica, é similar, neste ponto, ao tratamento do mito tanto em Estesicoro

como em Esquilo.

Em Estesicoro, como vimos acerca do fragmento poético que foi discutido na seccao
1.1, Tirésias anunciava que o oraculo de Apolo determinava uma disjuntiva entre a
fortuna dos descendentes de Edipo e a da cidade, de modo que uma solugdo que salvasse
tanto a familia como a cidade sé poderia ser encontrada sob a forma de uma postergacao
do cumprimento do oraculo, algo sobre o qual a Rainha do poema conta para adiar a
desgraca sobre os seus entes queridos. Nos Sete Contra Tebas de Esquilo, como vimos, os
"males antigos" (maAaioiot ..kakois 740-741) que atingem os filhos de Edipo remontam
ao oraculo de Apolo que profetizou a Laio que ele ndo devia ter descendéncia se quisesse
salvar a cidade (748-749). Em um artigo do inicio da década de sessenta, Manton explica

acuradamente o sentido deste oraculo dos Sete Contra Tebas:

The prediction of the oracle would be fulfilled if a son of Laius
endangered the state, and it might be expected that the state would
continue to be in danger as long as any of the descendants of Laius
survived. But it might also be expected that if the descendants of Laius
were wiped out by mutual destruction the state would cease to be in
danger, since the begetting of a son by Laius would be cancelled out and
his act of disobedience atoned for by his descendants.414

Nesta peca esquiliana, a énfase recai, portanto, sobre a incompatibilidade da boa
fortuna da familia real com a cidade. A desgraca completa da familia de Edipo é
apresentada como uma tristeza que traz, contudo, a alegria da salvacdo da cidade, como
argumenta o mensageiro que traz as noticias da salva¢cdo de Tebas diante do ataque
argivo (813-820). O que é assinaldvel na maneira como o padrdo de histéria acerca da

7

salvacdo de Tebas é construido em Sete Contra Tebas é que, como observa Richard

414 Manton 1961: 80.
151



Seaford, “the polis is saved not only because the besiegers are beaten off but also, it is

clear, because the royal family is no more (e.g. 922-955)"41s,

0 mito de Edipo é, nesse sentido, contrario ao mito de Orestes tal qual apresentado
na Oresteia esquiliana, no qual h3, na ultima pega que conforma a trilogia, uma
coincidéncia entre a salvacdo de Orestes e a da cidade, que passa a ter um tribunal
especifico para lidar com os crimes de sangue e conter a violéncia entre as familias.
Ainda nas Euménides, é significativo que, ao fim e ao cabo, Orestes é reconduzido ao
poder em sua cidade natal, de sorte que a peca salva (ou regenera) o oikog e a TTOALG. Na
versdo euripidiana do mito de Orestes, como vimos no capitulo anterior, o poeta
complexifica este estado de coisas, sugerindo, na parte da peca dedicada a agdo humana,
que Orestes ndo ganhara a prometida salvacido em Atenas, mas sera antes condenado

pelos préprios cidadaos de Argos.

Tanto no Orestes de 408, como em As Fenicias de 411-408, n6s temos uma tensao
entre a cidade e as figuras de autoridade que compdem um oikog tido como
problematico e como um obstaculo para a salvacdo da cidade. Assim, a morte de
Etéocles, Polinices e Jocasta; a anulagdo do eventual casamento entre Hémon e Antigona,
impedindo a continua¢do normal do oikog; o exilio de Antigona com o seu pai (Edipo); o
suicidio de Meneceu. Todos estes acontecimentos esvaziam o mundo da familia que
compunha a pega. Neste final, o drama nega a esperanc¢a que nutria Polinices em uma
reconciliacdo (436) que poria termos aos problemas dele, da mde e de toda a cidade

(437).

Assim, se a peca, por um lado, apresenta quase em paralelo o drama da cidade e o
drama da familia, a concentracido sobre os temas da familia no éxodo funciona, entre
outras coisas, para reforcar que o programa de salvacdo de Tebas incide
complementarmente sobre varias dimensdes: a da proépria fundacio da cidade, cujo
remédio foi ofertado de maneira religiosa e civica por Meneceu; a do erro de Laio que
recebeu uma punicio de Apolo, que reverbera, por exemplo, na mancha que Edipo traz
para a cidade e que precisa ser tratada pelo seu exilio e, por fim, a da maldicdo de Edipo

contra os filhos que contribui para o destino funesto do fratricidio.

415 Seaford 1994: 347.
152



0 padriao de violéncias e desfortunas que perpassa estas dimensdes da salvagio de
Tebas tem levado alguns estudiosos a langarem uma visdo bastante cética sobre se
realmente ha salvacio da cidade nesta peca: Tebas nio estaria destinada a repetir o seu
ciclo quase infindo de acontecimentos desgracados? Se levarmos em conta a
representacdo de Tebas nas outras pegas tragicas que nos chegaram, ndo veremos um
padrdo emergir de cidade problematica por exceléncia, na qual a for¢a da violéncia
acaba sempre por se sobrepor ao potencial civilizatério da vida na moAlg? Sendo assim,
ndo seria Tebas uma espécie de "anti-Atenas" no contexto das tragédias, contraria a
capacidade civilizatéria que Atenas é imbuida na tragédia, como argumentou o influente

artigo de Froma Zeitlin416?

Eu penso que, nessa pe¢a, Euripides continua a usar Tebas como uma maneira de
pensar sobre Atenas e, de modo mais abrangente, sobre a moAtg. Nao creio, contudo, que
a peca apresente uma visdo pessimista da vida em cidade, que seria destinada a repetir
0s mesmos erros e violéncias. Ha, em As Fenicias, uma contraposicdo entre duas formas
de épwg ("desejo”, "amor™). Na primeira, Etéocles qualifica o seu desejo de lutar contra o
irmdo (622). Na segunda forma de €pwg (implicita porque a palavra nio é utilizada),
existe outra maneira de dedicacdo e amor que € ilustrada através do comportamento de
Meneceu. Nesse sentido, o ato civico de Meneceu promove o amor a cidade como um
recurso para superar as dissensdes internas, em moldes que captam o mesmo espirito

da célebre metafora que Tucidides atribui a Péricles na Oracdo Funebre: os cidaddos

devem sentir-se amantes da cidade (II 43. 1).

Os desejos e paixdes também estardo presentes no préximo capitulo, dedicado a
Ifigénia em Aulis. O poeta explora nesta peca o mesmo recurso do sacrificio voluntario,
sendo que, neste caso, a patria ndo é mais uma cidade individual, mas sim a prépria

Grécia.

416 7eitlin 1990.
153



CAPITULO 3. Ifigénia em Aulis

1. A questao das interpolacoes

0 escélio ao verso 67 de As Rds de Aristéfanes*!7 atesta que Ifigénia em Aulis foi
apresentada ao publico ateniense postumamente pelo proprio filho de Euripides, ou,
como registra a enciclopédia bizantina Suda, por um sobrinho. Através do estudo da
peca, especialmente o prélogo e o éxodo, torna-se evidente que a peca foi deixada
inacabada por Euripides. Mais do que isso, Ifigénia em Aulis parece ter sido alvo de
acréscimos e revisdes que, pela magnitude e caracteristicas linguisticas, ndo se
limitaram a pequenos reparos que o continuador de Euripides precisou fazer para
tornar a peca encenavel ao publico em 405, ano provavel da sua primeira mise-en-

scéne#1s,

A anélise que os estudiosos fizeram do éxodo que temos da Ifigénia em Aulis
configura um caso quase singular de consenso em torno de uma proposta de
interpolacdo*!9. Como observa o recente comentario a peca escrito por Christopher
Collard e James Morwood#20, quase todos os especialistas concordam que a pega
terminaria no verso 1531, sendo que o intervalo entre 1532 e o fim da peca (1629) seria

uma criacio tardia, talvez mesmo com linhas de varios séculos apds Cristo#21,

417 Kovacs 1994: 48-9 fornece o texto grego e uma tradugdo inglesa deste escélio.
418 Para os argumentos a favor de 405, ver England 1891: xxxi-xxxii e West 1981: 77 n. 23.

419 Esta aceitacdo generalizada entre os especialistas da inautenticidade do final de Ifigénia em
Aulis é um fato assinalavel no estudo das interpolacdes em tragédia grega, que, em geral, produz
muita divergéncia entre os especialistas sobre o que é auténtico ou inauténtico. A concordancia
de que o final da pe¢a em estudo é interpolado tem paralelo, contudo, com o julgamento que o
final dos Sete Contra Tebas de Esquilo é esptrio, bem como com a forte suspeita que recai sobre
0 éxodo de As Fenicias, como vimos no segundo capitulo, ainda que Mastronarde 1994 condene
apenas os ultimos trinta versos (a parte de condenacdes de versos pontuais no decorrer do
éxodo), enquanto Amiech 2004: ad 1710-1757, coerente com a sua defesa incansavel da tradi¢ao
manuscrita, considere todo o éxodo como auténtico.

420 Collard; Morwood 2017: ad 1532-1629. No comentario feito por estes autores, eles
consideram que a interpolacdo do éxodo comega no verso 1510 e vai até o fim da pega.

421 Como sugere West 1981: 74, que comenta as graves falhas métricas dos versos 1578-1629,
indignos de Euripides. Outro eminente especialista em métrica grega também realca a pobre
qualidade métrica das ultimas dezenas de linhas da pega: “A parte final da peca contém versos
que, na sua pretensdo de se fazerem passar por trimetros idmbicos, ddo vontade de rir - ou de

154



Nés temos uma curta mas significativa evidéncia de que existiu mais de um éxodo
entre os antigos para o fim de Ifigénia em Aulis. H4, assim, um eco daquilo que pode ser
vislumbrado como pertencente a um final diferente da peca em uma mencao feita pelo
escritor romano Claudio Eliano na sua obra Natureza dos animais (fr. 857 de Euripides).

Ele diz que Euripides, em sua Ifigénia, escreveu:

Elaov &' Axaldv xepoiv EvOnow @idalg
kepobooav, v 0Alovtes aiX1|00VGL GV
o@alewv Buyatépa

Nas mdos amigas dos Aqueus porei uma corga
chifrada; ao sacrifica-la pensarao
sacrificar a tua filha.422

Como sugerem, entre outros, Martin West e David Kovacs#?3, nds temos
possivelmente aqui um fragmento do discurso final de Artemis que finalizaria a peca
com uma cena de deus ex machina, anunciando, assim, que a vida de Ifigénia seria afinal
poupada por determinacio divina24. Este final alternativo, como observa West*23, ndo

foi inserido na nossa pe¢a, que ndo comporta o recurso do deus ex machina.

Caso consideremos que o verso de Eliano fazia parte de um éxodo alternativo e
inauténtico, nds temos, portanto, uma curiosa situacio de trés éxodos alternativos para
o final da peca: dois deles, ndo euripidianos, comportariam uma salvacao fisica de
Ifigénia que seria poupada através da sua substituicdo por um animal (o éxodo que nos
foi legado e o éxodo do qual se refere Eliano), enquanto um udltimo seria a forma como a

peca acabaria na versdo original encenada em 405. A pega, nesta altura, terminou,

chorar” (Lourengo 2008: 85). Diggle marca como dificilmente euripidianos os versos 1510-1577
e como ndo euripidianos os versos finais da pfiolgc do mensageiro e da pega (1578-1629).

422 Traducdo feita por Lourenco 2008. O texto grego que aparece junto com a traducdo é este da
edicdo dos fragmentos de Euripides da Loeb realizada por Collard; Cropp 2008b.

423 West 1981: 73-4; Kovacs 2002: 161.

424 Dada a brevidade do fragmento citado por Eliano, é dificil saber se este éxodo alternativo
teria sido escrito por Euripides. Enquanto West 1981: 73-4 é cauteloso sobre este ponto, Kovacs
2002: 161, por sua vez, argumenta que 0s termos aUx1coUGL e Xepoiv..{Aalg acusam que a
autoria ndo é de Euripides. Antes de Kovacs, Denys Page (apud Lourenco 2008: 94) ja havia
defendido que estes versos citados por Eliano sdo de um poeta muito inferior a Euripides.
Lourengo 2008: 94-7 levanta objec¢oes ao juizo de Page.

425 West 1981: 73.
155



segundo os editores mais recentes da peca, seja com o canto coral que celebra a gléria da
decisdo de Ifigénia em sacrificar-se pelo bem da expedicdo a Troia (até 1531, assim
Kovacs) ou com a primeira parte do relato do mensageiro que concluiria com uma breve
descri¢do do sacrificio sem a mengdo de qualquer substituicao de vitima (a peca iria até
1577). Nestas duas opgdes para a configuracdo do éxodo que foi apresentado em 405,
Ifigénia de fato morreria em sacrificio pelos gregos, de maneira similar a Meneceu em As
Fenicias que morre pela salvacdo de Tebas ou a filha de Praxiteia e Erecteu que se

sacrifica pela salvacdo de Atenas na peca fragmentaria Erecteu.

Outro grande intervalo de versos que tem sido acusado de inauténtico é o prélogo
(1-163). Diferentemente da relativa unanimidade face a inautenticidade do éxodo, a
discrepancia de julgamento sobre a autenticidade do prélogo é vertiginosa, dando
margem a praticamente qualquer combinacdo possivel em relacdo as duas sequéncias
métricas que compdem o prélogo: o didlogo em metro anapesto de Agamémnon e o seu
servo que inicia (1-48) e conclui o prélogo (115-163), a sequéncia de metros em
trimetro iambico que forma o mondlogo que Agamémnon profere entre as partes em
anapesto (49-114)426. O comentario de Collard; Morwood#27 organiza as hipdteses dos
estudiosos sobre este quesito em impressionantes nove categorias, cujo espectro de
opinides abrange aqueles que defendem a autenticidade de (quase) todo o prélogo428 e
com a sequéncia anapesto-idmbico-anapesto que é dada pelos manuscritos, outros que
sustentam que apenas a parte em anapesto é genuina42? ou que somente a sec¢do em
trimetro idmbico seria de Euripides*39, ou, ainda, posicoes que sustentam que afinal nos
temos duas versdes alternativas e concorrentes do prologo, nenhuma das quais teria

saido das maos de Euripides, como observou James Diggle em 1971:

426 Sobre a terminologia e a definicdo destes termos métricos, vide Lourenco 2011.

427 Collard; Morwood 2017: ad 1-163. Em portugués, existem trés excelentes materiais que
fazem um levantamento das varias propostas defendidas pelos estudiosos relativamente ao
prélogo e ao éxodo da Ifigénia em Aulis: Pais de Almeida 1998: 72-82, escrito no final dos anos
60, e, mais recentemente, Lourenco 2008 e Ribeiro Jr. 2010.

428 Especialmente relevantes sdo Knox 1972 e Jouan 1983. Ver, também, a defesa da
autenticidade do prélogo na introducdo da tradugdo inglesa realizada por Dimock Jr.; Merwin
1978. Sorum 1992: 530 n. 11, entre outros, segue a conclusao de Knox.

429 Bain 1977, que é construido parcialmente como uma resposta ao artigo de Knox 1972.
430 Kovacs 2002; 2003.
156



Future commentators should consider the possibility that Euripides, when he
left the Iphigenia incomplete at his death, left it with no prologue at all, and
that the iambics and the anapaests are two separate attempts, commissioned
by two separate producers, to supply what was lacking.#31

A questdo basica sobre o prélogo é, de partida, se o critico avalia que existiriam
problemas linguisticos e de coeréncia literaria e dramatica suficientes para que se
considere que o prélogo, como nds o temos, ndo pudesse ter sido escrito por uma sé
pessoa. Se a resposta é negativa, entdo a tentagdo seria grande de afirmar que o prélogo
é uma obra de Euripides. Sendo a resposta afirmativa, entdo considera-se que os
problemas textuais sdo suficientemente acentuados para que se necessite buscar uma
explicacdo que ultrapassaria uma unica autoria, de sorte a justificar os erros e

inconsisténcias detectados por parte dos estudiosos.

Em uma das melhores defesas da tradicdo manuscrita do prélogo, Bernard Knox#32
claramente considera que os problemas textuais que existem no texto sio compativeis
com aqueles que encontramos no proélogo de outras pecas euripidianas sobre as quais
ndo pairam duvidas acerca da autoria euripidiana, como o prélogo do fon. Neste artigo,
Knox elenca onze argumentos que foram avang¢ados contra a autenticidade desta parte
inicial da peca e, no restante do seu artigo, ele busca contra-argumentar cada argmento
a seu turno. Discutir novamente todos os onzes pontos levantados por Knox é uma
tarefa ainda pertinente, mas excede o dmbito deste capitulo. De todo modo, mencionarei
alguns destes pontos que ainda me parecem sem resolucdo definitiva e outros que
acredito que Knox estd equivocado. Estes pontos sdo relevantes para a presente
discussdo, uma vez que a autoria das cenas chaves sobre as quais incidem o tema da

salvacdo é um elemento cardinal a se ter em conta na atividade intepretativa.

431 Diggle 1971: 180.

432 Knox 1972. O titulo do paper, "Euripides Iphigenia in Aulide i—163 (in that order)", contém
em si o programa a ser defendido pelo ilustre helenista: ndo apenas o prélogo é de Euripides
como ele o teria escrito na ordem que nos foi legada pelo manuscrito L. "In that order” é, bem
entendido, uma resposta a principal edicdo da pega a altura, Murray 1909, que, seguindo
England 1891, imprimiu o idmbico de Agamémnon como abertura da peca, postergando, assim,
o dialogo entre o rei de Micenas e o seu servo. A edicdo de Murray, ao situar o discurso
expositivo de Agamémnon na abertura do texto, deixou o prélogo da obra mais familiar ao que
conhecemos do prélogo euripidiano, que inicia majoritariamente com uma personagem que
exp0e o enquadramento mitico e temporal da intriga que sera desenvolvida, como vimos acerca
de Orestes, no qual Electra inicia a peca, e de As Fenicias, em que Jocasta cumpre este papel de
clarificar a trama que sera apresentada.

157



Os dois primeiros argumentos que Knox elege para refutar sdo interligados:

1-"Thereis no parallel in fifth-century tragedy for a prologue which opens

with anapaestic dialogue.";

2- "There is, a fortiori, no parallel for a prologue consisting of anapaestic dialogue

with an expository iambic speech inserted in it."

Para mostrar o equivoco da primeira afirmag¢do, Knox aduz o testemunho do
prologo de Andrémeda, uma peca euripidiana que comecaria igualmente com um dialogo
em anapesto. Esta evidéncia é, no entanto, fragil, e a defesa de Knox de que o proélogo
desta peca seria um didlogo em anapesto entre Andrémeda e o Eco ndo ganhou muitos
defensores desde a publicagdo do artigo. De maneira similar a David Bain433, ndo penso
que seja frutifera uma comparacdo de um "didlogo" entre uma personagem
(Andrémeda) e uma voz off-stage que apenas repete palavras ja ditas (o Eco), com aquilo
que temos na conversagio entre Agamémnon e o Ancido que inicia a Ifigénia em Aulis. O
carater fragmentario do que podemos reconstituir do prélogo de Andromeda, a partir
essencialmente da citacdo de Ar. Th. 1065-1069 e do escdlio a esta peca, da-nos uma
falsa impressao do que ha no prélogo, que conteria, muito provavelmente, uma mondédia
lirica por parte de Andrémeda mais extensa e informativa do que aparenta pelos
fragmentos*34, formando um prélogo com uma monddia lirica, bem distinto, assim, do
que temos em Ifigénia em Aulis. Nesse sentido, penso que Kovacs tem razio em
minimizar o paralelo de Knox ao dizer que "the lost Andromeda is not a counter-
example: it began with a monody in lyric anapaests by Andromeda whose last words are
repeated by Echo"43. England, no final do século XIX, observou persuasivamente:
"Probably Echo was brought in by Euripides in the Andromeda, but it is not necessary to
suppose that she appeared in the place in which the comic poet introduces her- i.e. so as

to interrupt the monody"43¢.

433 Bain 1977: 21-2.
434 Cf. Collard; Cropp 2008a: 126.
435 Kovacs 2003: 81-2.
436 England 1891: xxii.
158



Os dois primeiros pontos discutidos por Knox continuam vélidos, portanto, como
obje¢des importantes a autenticidade do prélogo da nossa peca em estudo. E claro que
este tipo de argumento tem uma limita¢cdo importante: qualquer estudo comparativo da
forma dentro do corpus tragico tera sempre o problema de que n6s temos apenas uma
reduzida percentagem de tudo o que foi produzido no século quinto. Se alguma outra
peca euripidiana comecou com didlogos em anapesto nds ndo sabemos437. Também nao
pode ser completamente descartada a hipétese de que o prélogo de Ifigénia em Aulis
pudesse ter sido uma inovacio de Euripides, mais uma dentre as inovacdes dramaticas
presentes nas suas obras tardias, como sustenta Pais de Almeida*38: “Aquilo que para
muitos é motivo de objeccdes - a disposi¢do das trés partes constituintes do prélogo - é

no meu entender mais uma de entre as muitas originais novidades de Euripides”439.

O terceiro e quarto itens discutidos por Knox remetem a problemas linguisticos
apontados por certos fil6logos que analisaram a peca:
(3) “The transition from anapaests to iambics (48-9) is extremely clumsy”;

(4) “The text contains major corruptions which come close to producing

unintelligibility (especially 107)".

0 terceiro item é particularmente importante, porque se é detectada uma pobreza

de construcio estilistica na transicio de uma forma métrica para outra, entdo teriamos

437 Uma observacdo similar € feita por Pietruczuk 2012: 570.

438 Pais de Almeida 1998: 79. Como esta traducdo portuguesa foi revisada por Maria de Fatima
Silva, confesso que fiquei em davida se a defesa do proélogo contida nesta e em outras paginas da
introdugdo a peg¢a, que se baseia fortemente em Knox 1972, é obra do tradutor (Pais de Almeida)
ou da ilustre revisora. No prefacio a primeira edicao da traduc¢do, Maria Helena de Rocha Pereira
comenta que o tradutor fez a traducdo e a introdugao antes da publicacdo do artigo de Knox.

439 Similarmente: Pohlenz 1961: 526-9, bem como o préprio Knox 1972: 245. A luz do fato de
que, jA em As Rds de Arist6fanes (946), o prélogo expositivo de Euripides através de uma
personagem era dado como uma caracteristica peculiar deste poeta, pode-se imaginar que um
prélogo mais emocional do que expositivo apresentado em didlogo anapéstico seria, de fato,
uma inovacdo de impressionar o publico. Adicionalmente, o testemunho do escélio a E. Hec. 1
também refere para o discurso em monologo como o padrdo do prélogo em Euripides, embora
ndo saibamos quantas pecas de Euripides este escoliasta teve acesso de forma a embasar a sua
generalizacao.

159



sinais do trabalho de um interpolador ndo completamente a vontade com a construc¢ido
da unidade do proélogo. Uma das dificuldades de entendimento da transi¢ao do didlogo
em anapesto para o discurso em idmbico de Agamémnon tem a ver com a pobre
motivacdo dada no didlogo para um discurso tdo extenso que, se negligenciarmos a
mencdo tardia feita ao Ancido no fim do seu discurso (109), poderiamos ter tido a
impressdo que Agamémnon estava sozinho em palco expondo o enquadramento mitico
e narrativo da peca, como é habitual nas aberturas das pecas de Euripides. A razdo para
o discurso de Agamémnon, derivou, com efeito, da pergunta feita pelo Ancido: "Porque
sofres? Algo de estranho ha em ti, 6 rei? Vamos! Da-nos a conhecer os teus projectos!"”
(43-44)%0, A questdo, portanto, situa-se na culminacdo do estado instavel de
Agamémnon como foi apresentado no inicio da peca e, em vez de ouvirmos uma
resposta a esta demanda urgente e emotiva, temos um longo discurso que come¢a com
um impessoal "De Leda, filha de Téstio, trés donzelas nasceram..."(49). E verdade, como
argumenta Knox*41, que, especialmente nas intervencdes de mensageiros em Euripides,
uma pergunta urgente é respondida com um longo discurso que comeg¢a com fatos
pouco relevantes para a resposta da questdo, mas a adapta¢do de uma técnica usada em
outros contextos dramadticos para o prélogo ndo deixa de ser estranha. O recente
comentdrio a peca por Collard; Morwood segue impactado com a pobreza estilistica
desta parte da peca: "Thus an urgente interrogator is unconvincingly ignored and his
stage-presence theatrically 'awkward' for over 50 lines" (...) the transitions from 48 and

49, and from 114 to 155, are formally and dramaturgically harsh"442,

Sobre os problemas linguisticos do verso 107 e de outros versos do proélogo, julgo

que Knox argumenta persuasivamente que ndo estamos diante de dificuldades

440 A tradugdo portuguesa da peca utilizada neste capitulo, salvo indicacdo em contrdrio, é a
segunda edicdo da traducdo realizada por Pais de Almeida 1998, que conta com revisao,
incluindo a adequacdo da numeragdo dos versos a edi¢cdo de James Diggle, por Maria de Fatima
Silva.

441 Knox 1972: 247.

442 Collard; Morwood 2017: ad 1-163 n. 2.2. Ver, também, as categoricas palavras de Willink
1971: 345 sobre a transi¢ao do didlogo entre Agamémnon e o Ancido para a longa narrativa do
chefe da expedicdo a Troia: "One does not answer such a question with an immense narrative
that begins in the remote past with the birth of one's wife and two sisters-in-law, to say nothing
of other irrelevances. (..) Beyond question, 49 ff. were not written to follow 1-48". Pais de
Almeida 1998: 75-6, por outro lado, ndo vé nada estranho com a passagem do didlogo em
anapesto para o mondlogo de Agamémnon.

160



insuperaveis quando as comparamos aos problemas textuais de outros prélogos
euripidianos*43. Quanto aos versos 106-108, o problema principal reside na auséncia do
pronome pessoal de primeira pessoa, pois Agamémnon - que estd a falar - precisa
também incluir-se entre aqueles que sabem do oraculo de Calcas. O problema tem sido
apontado em algumas edicbes seja com a presenca de um obelisco (1) indicando uma
corrupgao irrecuperavel do texto*4* seja com uma emenda ao verso 107 que acrescenta

0 pronome que remeteria a Agamémnon (£yw)*45.

0 quinto item da lista de Knox é particularmente relevante, pois tem sido discutido

como uma das manifestacdes mais evidentes das maos do interpolador:

(5) "The incoherence of 107ff. in the iambics with 124ff. in the anapaests".

0 dmago da incoeréncia é o seguinte: nos versos 104-109, Agamémnon diz ao
Ancido que o estratagema de trazer Ifigénia para uma falsa nipcia com Aquiles em Aulis
(cf. o verso 105 Yevdii ouvapag Tavti mapBevout yapov) era apenas um pretexto para
trazé-la ao acampamento grego, de forma a ser sacrificada como pedia a vontade de
Artemis segundo a profecia anunciada por Calcas. S6 quem sabia deste plano, informa o
rei ao seu servo, era ele proprio, Calcas, Odisseu e Menelau (106-107). Tendo
supostamente ouvido isso tudo, o Ancido, j& com o retorno do ritmo em anapesto,
pergunta a Agamémnon: "Mas, perdendo Aquiles as suas nupcias, ndo crescera a sua ira,
dirigida contra ti e tua esposa?" (124-126). Esse é um questionamento intrigante. Ora,
pelo que foi informado por Agamémnon, ficaria evidente para o Ancido (e para o
publico) que Aquiles nada sabia do plano, entdo por que ele ficaria agastado se a
segunda carta que Agamémnon estd na iminéncia de enviar a Argos cancelasse a vinda
de Ifigénia ao acampamento? Se a mudancga de ideia de Agamémnon de enviar a carta
cancelando a vinda de Ifigénia fosse exitosa, o Pelida nunca saberia da existéncia do
plano e de qualquer promessa de casamento com a jovem, de forma que a questdo do

Ancido nao faz sentido.

443 Ver os argumentos de Knox 1972: 248-9.
444 Por exemplo, Collard; Morwood 2017.
445 Cf. a proposta feita por Vitelli registrada no aparato critico da edi¢do de Diggle 1994a.
161



A argumentacdo de Knox sobre este ponto ndo tem forga para persuadir: a sua
leitura de que os versos 104-109 deixariam em ambiguidade se Aquiles saberia do
casamento, o que justificaria o Ancido raciocinar que sim, ele saberia da promessa de
casamento, é contra aquilo que lemos nestes versos. Qutros defensores da autenticidade
do prélogo oferecem uma explicacdo profundamente psicolégica do que se passaria na
cabeca do servo para formular esta pergunta: o servo estaria antecipando a futura
reacdo de Aquiles de que, caso ele soubesse do plano de casamento, ficaria irritado pelo
fato do seu nome ter sido usado em vao numa proposta infrutifera de ntpcias. Assim, o
Ancido estaria a antecipar a reacdo de Aquiles quando este passa a saber, via didlogo
com Clitemnestra, do falso casamento com Ifigénia (terceiro episddio, 801-1035). Nesse
sentido, para o editor da colecdo Budé, "celui-ci [o Ancido] a bien saisi en fait la situation
et qu'il appréhende ce qui se passera lorsque le héros apprendra qu'on s'est ainsi servi

de son nom (cf. 961 ss.)"446,

Esse tipo de explicacdo dado por Jouan ou Page*4” depende pesadamente de uma
complexidade psicolégica que me parece estranha a uma figura secundaria de um drama
antigo. Nesse ponto, eu alinho com estudiosos como Bain e Kovacs, para os quais é
pouco plausivel que o poeta nos quisesse transmitir uma mensagem de tal
complexidade, que depende de uma inferéncia de uma personagem sobre o que outra
faria se, por acaso, recebesse a noticia do casamento. As palavras de Bain servem, a meu

ver, de corretivo para este excesso psicologico:

No competent Greek dramatist would force us to make such elaborate
inferences (and for what purposes?) about the thought processes of his
characters. While the play is being performed there simply no time to
pause and work all this out.448

446 Jouan 1983: 129.
447 Page apud Bain 1977: 16 n. 27. Cf. Pais de Almeida 1998: 77-8.

448 Bain 1977: 16 n. 27. Cf. Kovacs 2003: 101: "The idea that the Old Man could suppose that
Achilles, though unaware of any hidden purpose, should have been told that he was going to
marry Iphigenia is too bizarre to be plausible (..) But again a competent dramatist does not
expect the audience to put highly unlikely hypotheses in the minds of minor characters". No
didlogo entre Menelau e Agamémnon na peca que nos ocupa, o comandante da armada
questiona o seu irmdo: "Mas ndo receias o que neste momento me ocorre?" (522), pelo que
Menelau responde com outra pergunta: "Como conceberia eu um motivo que tu ndo explicas?"
(6v un oL @pdlels TG VTOAGBoy' v Adyov; 523). Como indica o verbo @pd&lw ("declarar”,
"indicar") usado por Menelau, é necessdria alguma explicacdo prévia antes que as personagens

162



Sendo assim, a inconsisténcia entre os versos idmbicos 104-109 e os anapésticos
124-126 segue sem ser satisfatoriamente respondida do ponto de vista da unidade de
concepcao do prologo por Euripides#4?. Essa incoeréncia, para especialistas como Bain e
Kovacs, denuncia uma desarmonia entre autores distintos*39, O raciocinio de James
Diggle citado no inicio desta sec¢do, de que nés podemos ter dois prélogos alternativos
colidindo em nosso texto, nenhum dos quais possivelmente de Euripides, levanta, claro,
a questdo da estreia desta peca em 405. Afinal de contas, a pec¢a deveria ter tido algum
tipo de prélogo quando foi apresentada pela primeira vez. Partindo desta constatacao,

Collard; Moorwood afirmam:

It seems for us most likely that two forms of prologue have become
conflated, probably in the hands of a theatrical director working quickly
and with successful performance as his chief object. Euripides' own
imagination and style could have conceived both formal components,
anapests and iambics.451

Eu tenho uma impressado préxima a esta que foi apresentada no comentario mais

recente a peca: tudo aparenta como se tivéssemos duas partes que ndo foram

tragicas possam fazer afirmacdes sobre o que se passaria na mente de outra personagem caso tal
ou tal evento aconteca.

449 0 comentario de Collard; Morwood 2017: ad 1-163 n. 2.2 tem boas observacdes sobre o
problema, mas ndo toma partido abertamente por uma posicdo. A sugestao feita por Michelakis
2002: 130 de que a reagdo do Ancido poderia refletir a surpresa do espectador com a exclusdo
de Aquiles do plano de Agamémnon de sacrificar Ifigénia, depende pesadamente de que o
envolvimento de Aquiles nos preparativos para sacrificar Ifigénia fosse um dado assente na
tradicdo mitica, o que é longe de certo. Mesmo que Michelakis esteja correto, Euripides
certamente possuia meios dramdaticos mais inteligentes para apresentar ao seu publico uma
novidade no tratamento do material mitico.

450 Uma tentativa de reconhecer a anomalia entre estes dois conjuntos de versos e ainda advogar
a unidade autoral do prélogo foi feita recentemente por Pietruczuk 2012. A estudiosa defende a
condenacdo dos versos 105-110 (que implicam um conhecimento privado do oraculo de Calcas,
sobre o que veremos em seguida) e a manutencdo do restante do prélogo.

451 Collard; Morwood 2017: ad 1-163 n. 2.3. Outras varia¢cbes préximas a esta linha de
pensamento: West 1981: 73: "At the beginning of the play we find two rival prologues, one in
trimeters in the manner of Euripides, one in anapaests in the manner of the Rhesus. They are
presumably by different poets (Euripides seniorn and junior, perhaps), and a third poet has
done what he can to combine them (109- 14)"; Mastronarde 2010: 42: "The prologue as we have
it seems to be a clumsy conflation of two alternatives, both of which may be post-Euripidean”.

163



originalmente elaboradas para conviverem num mesmo prélogo. E possivel, como
sugerem Collard e Morwood, que Euripides possa ter feito um esbo¢o das duas secg¢des
do proélogo, mas deixou-as inacabadas, comprometendo a transicao da parte dialogada
para a recitada. A alternativa de que Euripides teria feito o seu habitual prélogo em
trimetro idmbico e algum autor posterior fabricou os anapésticos para inclui-los na peca
parece-me inverossimil, pois implicaria, como nota Frederico Lourenco a partir de
Walter Stockert#s2, a adigdo de uma técnica dramatica - o prélogo em didlogo anapéstico

- estranha a pratica de Euripides.

Antes do que tentar definir qual seria, se alguma, a parte euripidiana, eu julgo que é
mais util para o escopo deste capitulo debater uma questio de coeréncia literaria que
perpassa essa discussdo e que guarda relacdo estreita com o prélogo, bem como com a

interpretacdo geral do drama e com o tema da salvacao.

Esse quesito de consisténcia literaria reside na constatacdo de que a peca
apresenta-nos duas versdes distintas sobre o oraculo de Calcas que informa a
necessidade do sacrificio de Ifigénia. Uma versao restrita ou privada, anunciada pelo
adivinho Calcas apenas a Agamémnon, Odisseu e Menelau (106-107), outra publica, em
que toda a armada grega saberia do oraculo de Artemis que exigia a morte de Ifigénia.
Esta dltima versdo aparece ambiguamente em certas passagens, surgindo com mais
evidéncia no discurso de Agamémnon em 1259-1275 e na conversa entre Clitemnestra e
Aquiles em 1345-1357. Ora, qual a razdo para Agamémnon afirmar que se nao fosse ele
a realizar o sacrificio, os aqueus iriam matar toda a sua familia de forma a que se
cumprisse o oraculo (1267-1268)? Por que toda a Hélade quer sacrificar Ifigénia (1269-
1272) se o oraculo ndo seria conhecido sendo pelo grupo mais intimo de Agamémnon?
Como entender os "rumores terriveis" (cf. deiv'... Bodtat 1346) que Aquiles afirma vir
dos Argivos, que exigiriam o sacrificio de Ifigénia, se todo o tema da imolagdo da jovem
até este momento da peca foi tratado dentro da familia real? A que desgraca o exército

estaria a se precipitar, segundo Clitemnestra? (914)43. Como nota Kovacs acerca de

452 Lourenco 2008: 105-6.

453 A Unica coisa que os soldados gregos sabem é que Ifigénia chegou em Aulis. Segundo o que
nos informa o relato do mensageiro em 414-439, eles desconhecem a razdo da visita da jovem a
este universo masculino. Simplesmente a peca é omissa sobre em que momento e sob que
circunstancia a armada soube do sacrificio iminente da filha de Agamémnon. Uma omissao

164



1259-1275 e 1345-1357: " it is plain that the soldiers all know about the sacrifice, yet
there has been no indication that anyone has revealed the truth to them subsequent to

the beginning of the play"454.

A primeira reacdo de Agamémnon apo6és o anuncio do oraculo de Calcas,
desmobilizar o exército (89-96), é feita em uma linguagem ambigua em relacdo a quem
se dirigiu a mensagem do adivinho. Assim é introduzido o topico nas palavras do
comandante da armada: "Entdo Calcas, o adivinho, vendo o nosso embaraco, pronunciou
um oraculo” (Kaiyag 8' 6 pavtig amoplatl kexpnuévolg / aveidev 89-90). "Pronunciar” é,
aqui, é o verbo &veldev, aoristo de avaipéw. O verbo subentende que a resposta do
oraculo é dada "para nos". Trata-se de "nos", os gregos que tinham sentado no verso

anterior (cf. juecB' 88) ou o pronome refere ao grupo seleto de Agamémnon e seu

entorno?455

0 "embaracgo” (amopia) de que fala o verso 89 e que atinge os gregos € justamente a
auséncia de condi¢des de navegacdo, sendo que os versos seguintes que informam o teor

da profecia sdo construidos de maneira que a palavra de Calcas aparente ser uma

acerca de um dado tdo elementar da construcdo da narrativa é muito ma dramaturgia ou um
indice de revisao desafortunada do texto. Siegel 1981 pensa que a partir do verso 1388 a armada
passa a conhecer a profecia de Calcas, mas ndo discute como esta revelacdo emerge do texto nem
o porqué de ser neste momento da peca. Knox 1966: 231, por sua vez, escreve: “But nothing can
save Iphigenia now; the army insists on her sacrifice, as Agamemnon well knows”. Mas quando a
armada soube do plano de sacrificar Ifigénia? A natureza publica do oraculo é tio evidente que
um leitor inteligente de Euripides como Knox pdde escrever essas linhas sem manifestar
qualquer desconforto com a compatibilidade desta afirmagao com a versao privada do antncio
do oraculo contada no prologo.

454 Kovacs 2003: 79. Cf. Pellizzari 2012: 136: “Il quadro é quello di una pubblica profezia”. Note
que no ciclo épico e hesiddico os textos que possuimos apontam para uma responsabilidade
coletiva em relacdo ao sacrificio de Ifigénia. No argumento oitavo do resumo de Proclo que se
refere aos Cantos Ciprios, somos informados que Calcas anunciou aos gregos (e ndo apenas a
Agamémnon) que eles deveriam sacrificar Ifigénia para ir a Troia, devido a célera de Artemis. O
Catdlogo das Mulheres atribuido a Hesiodo (fr. 23a MW) informa, igualmente, que foram os
Aqueus que realizaram o sacrificio de Ifigénia (nomeada aqui como Ifimede). Cf. Seaford 1994:
361. Dentro deste arcabouco literario, a énfase conferida pelo parodo do Agamémnon de Esquilo
a Agamémnon como o responsavel individual pela decisdo de realizar o sacrificio aparece como
uma novidade. A versio original de Ifigénia em Aulis aproveitou o motivo publico do oraculo de
Calcas e a responsabilizacdo coletiva pela decisdo e execugdo do sacrificio, enquanto utilizou o
foco esquiliano sobre Agamémnon como pai da vitima a fim de agudizar as emo¢des da peca
enquanto uma questdo concomitantemente familiar e panhelénica. Note como, nas lembrancas
de Ifigénia acerca do sacrificio em Ifigénia entre os Tauros, ela insiste na responsabilidade do seu
pai pelo seu sacrificio (6-30; 362-371), mas também menciona o papel da armada como
promotora do ato (359-360).

455 Cf. Collard; Morwood 2017: ad 89-93.
165



resposta a esta situacdo coletiva e direcionada a armada como um conjunto.
Agamémnon diz-nos que a sua primeira reacdo as palavras de Calcas foi mandar
"Taltibio em clara proclamacido desmobilizar todo o exército” (0pBiwt knplOyuatt /
ToaABUBLov elmov vt d@éval otpatdv 94-95). Isso pode sugerir, mais uma vez, que o
oraculo fosse publico, sendo que a mera mencao por Taltibio de que Agamémnon tinha
declinado de sacrificar sua filha seria suficiente para os soldados entenderem que, dado
que o oraculo ndo seria cumprido, eles ndo teriam como vencer Troia. Logo em seguida,
contudo, Agamémnon passa a relatar que Menelau o fez mudar de ideia e aceitar o
cumprimento do oraculo, de forma que ficamos sem saber se afinal o arauto chegou a

proclamar a desmobilizagdo do exército*6,

David Kovacs argumenta extensamente sobre este problema no seu artigo de 2003
que objetiva contribuir para uma reconstrugio de Ifigénia em Aulis, ndo tanto de
Euripides, mas da primeira performance da peca em 405, que teria sido encenada, como
foi dito, por um filho ou sobrinho de Euripides. Ao fazer isso, o eminente editor de
Euripides pela Loeb pretende incorporar, em uma mesma concepg¢do de texto original, o
contributo essencial de Euripides assim como as modificacGes a peca que o encenador
da familia de Euripides teria feito para completar a obra e deixa-la apta a encenacgdo.
Para Kovacs, o motivo do carater publico do oraculo de Calcas informaria a narrativa da
peca quando da sua primeira performance, enquanto o motivo do oraculo restrito a
Agamémnon e ao seu entorno teria sido uma interpolagdo por atores no século 1V,

desejosos de alterar o texto para adapta-lo as reapresentacdes da peca neste século#°7,

456 Jouan 1983: 129 entende que tudo se passou dentro do circulo restrito de Agamémnon: "On a
tiré, a tort, de ces vers la conclusion que I'oracle avait été rendu publiquement, provocant I'ordre
de dissolution de 'armée". Contra Jouan, penso, juntamente com Willink 1971 e Kovacs 2003,
que o acumulo de evidéncias das passagens discutidas por estes autores aponta claramente para
um conflito entre duas versdes do oraculo. Pellizzari 2012: 136, que também reconhece a
contradi¢do entre as duas narrativas sobre o oraculo, tem razdo ao afirmar que por mais que o
anuncio de Taltibio possa ter sido apenas imaginado e nao tenha ocorrido, isso ndo altera o fato
de que a maneira com a qual Agamémnon apresenta o assunto leva-nos a considerar que o
oraculo de Calcas seria publico. Em linha similar segue Lourengo 2008: 100 “Estas palavras de
Agamémnon mostram claramente que houve conhecimento publico do oraculo de Calcas; de
outro modo nao se entenderia como o exército pudesse ser desmobilizado sem mais nem menos,
sem justificacdo de for¢a maior”.

457 Sobre as reapresentacdes de Euripides no século IV vide Lourengo 1999: "Que as pecas de
Euripides foram repostas em representacdes posteriores a morte do poeta é facto assente".
Collard; Morwood 2017: 37-8 discutem as poucas mas significativas evidéncias para
reapresentacdes de Ifigénia em Aulis no século IV. Lourenco 2008: 88-9 sugere que a conhecida

166



Embora Kovacs ndo use este termo, o que resulta é, metaforicamente falando, uma
espécie de palimpsesto, no qual partes de um novo material interpolado contendo a
profecia privada foram reescritas "por cima" dos elementos originais que continham o
oraculo publico. A reelaboragdo ndo foi perfeita, de sorte que, segundo este especialista,
é possivel identificar tracos da autoria do interpolador e da sua tentativa de articular a
narrativa original da peca a sua nova concep¢do do oraculo do adivinho da armada
grega*ss,

Kovacs, coerente com a sua hipdtese de que a versao secreta da profecia de Calcas é

um acréscimo posterior a primeira apresentacdo, propde a condenac¢do de todos os

versos que aludem a este evento, especialmente:

a. 106-109 (proélogo): Agamémnon releva que apenas ele, Menelau, Calcas e
Odisseu sabem o teor do oraculo. Considerados "dificilmente euripidianos” na edi¢ido

OCT de Diggle;

b. 425-434 (12 epis6dio): Relato do mensageiro sobre a reagdo da armada grega a
chegada de Ifigénia com o acimulo de questdes ingénuas sobre o que ela estaria a fazer
em Aulis. Classificado como "ndo euripidiano" por Diggle. A passagem, obviamente,

pressupde que o oraculo com a vontade de Artemis seja secreto;

c. 511-527 (12 episodio): Didlogo entre Agamémnon e Menelau sobre "o destino
inevitavel" (511) que propulsa Agamémnon a realizar o sacrificio. Nesta passagem,

Menelau propde a solucdo plausivel de evitar o sacrificio enviando Ifigénia de volta para

representacdo de uma Ifigénia em 341 pode bem ter sido a Ifigénia em Aulis e nio a Ifigénia entre
os Tauros.

458 A contradicdo entre uma variante publica e outra secreta do oraculo de Calcas é reconhecida
desde o século XIX, ainda que ndo seja aceite ou reconhecida por todos os estudiosos. Knox 1972
nao lida de todo com a questao, o que é uma pena dada a qualidade da sua defesa do manuscrito.
Gibert 1995: 202-54 também ignora o assunto, ainda que tenha muita pertinéncia para a sua
problematica da mudanga de ideia na tragédia grega. Sobre este tema do ordculo de Calcas ver
Willink 1971: 361-4, cuja interpretacdo é similar a esta de Kovacs, embora Willink seja bem mais
reticente do que Kovacs em aceitar interpolacdes. Apods a edicdo da Loeb e do artigo de 2003 de
Kovacs, os criticos passaram a ter mais consciéncia da importincia da questdo do carater
publico ou privado do oraculo. Ver, por exemplo, Pietruczuk 2012, Lush 2015.

167



Argos (515), uma tarefa, afinal, que competiria a familia dos Atridas e a mais ninguém,
segundo a moldura do ordculo secreto. Agamémnon, responde, todavia, que isso ndo se
pode fazer, porque Calcas (518) ou Odisseu (524) dird o teor do oradculo aos argivos.
Para Diggle: 511-519: "provavelmente euripidianos"”; 520-521: "dificilmente
euripidianos"; 522-527: "provavelmente euripidianos”. Temos aqui a utilizacao, para
fins de interpolacdo, de dois topos literario: a critica a figura do adivinho e a sua arte e a
caracterizacgdo tragica de Odisseu como uma personagem dubia e ambiciosa. Note como
a afirmacdo feita por Agamémnon no verso 514 de que a armada obrigaria a matar
Ifigénia seria, consoante a versdo privada do oraculo, surpreendente. Mais
surpreendente ainda é Menelau, na sua réplica, agir normalmente como se nada tivesse
ouvido de estranho#5%. O didlogo passa a fazer todo sentido, por outro lado, se
pensarmos na versdo publica do oraculo, de forma que podemos ter neste conjunto
algumas linhas originais que respondiam justamente a concepg¢do genuina do oraculo

publico (voltaremos sobre esta passagem mais a frente neste capitulo).

Eu tenho ressalvas sobre certos detalhes dos argumentos de Kovacs, acerca dos
quais falarei em seguida, mas eu encaro a hipétese deste autor convincente460, Em
primeiro lugar, como foi debatido acima, a pe¢a carrega mesmo uma inconsisténcia
relativamente ao oraculo de Calcas, o que torna o ponto de partida da hipétese bastante
s6lido*¢l, Em segundo lugar, Kovacs desenvolve passo a passo a sua ideia com as
escolhas editoriais de James Diggle na sua OCT. Como se pode ver pelo Appendix B do seu
artigo#2, a maior parte das passagens que Kovacs entende serem interpoladas sdo

assinaladas por Diggle dentro das suas trés categorias mais propensas a interpolagao:

459 Cf. Pellizzari 2012: 136 que faz uma observacao similar sobre este elemento estranho no
didlogo entre Agamémnon e Menelau.

460 Eu tenho uma opinido distinta, portanto, de Synodiou 2013: 60-1 n. 29, que ndo se sente
convencida com o argumento de Kovacs acerca da presenga implicita de uma versdo publica do
oraculo na peca. A posicdo avancada neste capitulo também contraria o julgamento de Jouan
1966: 275, segundo o qual “la mise en oeuvre de la légende et 1’'agencement de l'intrigue, dans la
piéce que nous lisons, ne doivent rien qu’au génie d’Euripide”.

461 Cf. Willink 1971: "Euripides may sometimes have been carelessly inconsistent over details,
but the whole mechanism of this intricate plotturns on how muchis known, when, and by
whom; and the words of Calchas are the are the mainspring of the action".

462 Kovacs 2003: 102.
168



ndo euripidiana (non Euripidei), dificilmente euripidiana (uix Euripidei) e talvez nao
euripidiana (fortasse non Euripidei). Isto significa que ha uma relativa convergéncia
entre os passos condenados por Kovacs a partir da sua teoria de composicdo da obra e
estes tidos como provavelmente ndo euripidianos por Diggle463. Nesse sentido, a andlise
linguistica e estilistica levada a cabo por Diggle (e outros) é complementada por esta
argumentacao de coeréncia literaria e dramatica por Kovacs. Visto como um conjunto, as
obras destes recentes editores de Euripides fortalecem substancialmente a alegacdo ja
feita por outros estudiosos de que a Ifigénia em Aulis é uma obra que se deve pensar

essencialmente entre dois séculos, o quinto e o quarto464.

A hipétese avancada por Kovacs para a composicio da Ifigénia em Aulis inclui, de
maneira similar a England“65, a proposta de eliminar da versdo original da primeira
apresentacdo da peca todas as passagens em que o bebé Orestes aparece em cena. Para
Kovacs, este seria um recurso usado pelo interpolador para realgar o efeito patético das
cenas, da mesma maneira como ele teria acrescentado uma entrada espetacular de
Clitemnestra, Ifigénia e o proprio Orestes através de um carro (590 ss.). Neste ponto,
contudo, sou mais hesitante do que o editor da Loeb em afirmar categoricamente que
Orestes é uma figura completamente imposta ao texto por uma autoria tardia. Algumas
passagens nas quais Orestes figura sdo certamente de dificil atribuicdo a Euripides por
razdes linguisticas e estilisticas, por exemplo todo o primeiro discurso de Clitemnestra
(607-634), embora outras, como 1241-1248, nao apresentam dificuldades textuais

graves e poderiam ter estado presentes na apresentagdo original do drama#*6t, A

463 Diggle considera como "possivelmente euripidianos" (fortasse Euripidei), a sua escala mais
positiva em termos de autoria euripidiana, aproximadamente 680 versos. Kovacs, por seu turno,
considera 996 versos como originais da primeira apresentacdo, ou seja, autoria de Euripides
com algum acréscimo do encenador na altura da apresenta¢do. Sobre os nimeros deste ultimo,
ver Kovacs 2003: 102-3. Nesse sentido, a l6gica usada por Kovacs para reter o que seria genuino
esta préxima do que seria uma peca grega (o autor comenta ainda no seu artigo de 2003 que o
interpolador precisou também eliminar versos, o que aumentaria o tamanho da peca original
para além dos 996 versos).

464 Cf. 0 artigo de Lourencgo 1999, cujo programatico titulo ilustra o ponto: "Ifigénia em Aulis de
Euripides: um texto entre os sécs. VeIV a. C.".

465 England 1891: ad 590-639.
466 Comentaremos estes passos no momento oportuno dentro deste capitulo.
169



presenca per se de Orestes em [figénia em Aulis ndo precisa ser motivo para a

interpolacao#67,

Outro problema com as propostas de interpolacdo de Kovacs é que, por vezes, ela
sdo sustentadas por uma interpretacdo um tanto restrita do significado deste drama.
Enquanto que, como ficara claro no restante do capitulo, eu concordo com o seu
julgamento de que "it would be a mistake to underestimate the importance of the motif
of the Trojan war as pan-Hellenic campaign"468, eu entendo como um exagero afirmar
que "if there is any criticism of the Trojan War in our play, it is unemphatic nearly to the
vanishing point"46%. A ideia de que Euripides apresenta, nesta pe¢a, uma imagem
completamente positiva da Guerra de Troia e do sacrificio de Ifigénia, influenciou as
escolhas deste editor em condenar certas passagens que apresentam questionamentos a
esta expedicdo ou ao sacrificio patriotico. Assim, Kovacs condena, por exemplo, a frase
pouco heroica e patriotica de Ifigénia: "Melhor é viver mal do que morrer" (1252),

embora o verso em si ndo contenha nenhum problema textual grave470.

Assim, optamos pela estratégia de, por um lado, encarar como interpoladas as
mengdes a versdo privada do oraculo de Calcas, de outro lado, tentar a manutencao do
texto do manuscrito tanto quanto possivel, sem a priori encarar como inauténticos os
passos que referem a Orestes nem estes que interpretam negativamente a Guerra de
Troia e o ato de sacrificio de Ifigénia. Adicionalmente, penso que é um recurso
inteligente evitar, tanto quanto possivel, basear os argumentos principais do capitulo

sobre o tema da salvacdo em passagens que sao classificadas nas duas escalas mais

467 Existem, bem entendido, outros exemplos de criangas em palco na tragédia grega: assim,
Andrémaca entra em cena com seu filho na peca homénima (309-463), Tecmessa e seu filho em
S. A4j. 552-553. Significativamente, Orestes, enquanto crianca pequena, ja tinha provavelmente
participado de outra peca euripidiana, a fragmentaria Télefo (vide especialmente o fr. 727 desta
peca). Se o bebé Orestes esteve mesmo em palco em Télefo, a sua importancia dramatica é
consideravel, em contraste com o Orestes da Ifigénia em Aulis, cuja influéncia no desenrolar da
intriga é negligenciavel. Sobre a presenca do bebé Orestes em Ifigénia em Aulis, ver Collard;
Morwood 2017: ad 414b-441, que serviu de base para a construcdo desta nota, bem como
Collard; Cropp 2008b: 185-91, que comentam a presenca do bebé Orestes em Télefo.

468 Kovacs 2002: 161-2.
469 Kovacs 2002: 163.

470 Até onde eu sei, o problema deste verso, como se 1€ na explicagdo dada por England 1891: ad
loc, reside no fato de que a palavra Baveiv que inicia o verso 1252 estava escrita no final do
verso anterior no manuscrito P (derivado de L), antes de ser corrigida no mesmo manuscrito
para a posi¢ao que nds temos com Bavelv a iniciar o verso 1252.

170



proximas da ndo autoria de Euripides, isto é, "ndo euripidiano” (non Euripidei) e

"dificilmente euripidiano” (uix Euripidei)471.

Nado obstante o fato de que caminhar por este terreno é muito delicado, dada a
notdria complexidade deste aspecto da critica textual, julgo que é preferivel assentar a
argumentacdo que sera feita neste capitulo naquilo que vem sido feito pelo trabalho dos
principais editores recentes de Euripides. Negligenciar por completo esta problematica
é, a meu ver, ainda mais arriscado, pois se estara a postular argumentos sobre o drama
de Euripides a partir de versos textualmente problematicos e de autoria euripidiana
implausivel. Assim, por exemplo, a interpretacdo que advoga que Euripides estaria com
Ifigénia em Aulis a fazer uma critica a 16gica da guerra, pois apresentaria uma imagem
bastante negativa e irénica da Guerra de Troia, depende muito de passagens que sdo
problematicas textualmente, como, por exemplo, o epodo do segundo estdsimo (773-
784). Sorum*72, por exemplo, apoia-se, em parte, nestes versos, para substanciar a sua
alegacdo de que a Guerra de Troia é condenada pelo poeta, uma vez que o préprio Coro
reconheceria que toda a destruicao que a guerra trouxe foi "just for the sake of an
ordinary woman". Gibert#73 ignora quase completamente a questao das interpolagdes na
sua analise do tépico da mudanca de ideia ("change of mind") em Ifigénia em Aulis.
Alguém que leia a peca a partir da edigdo estabelecida por Diggle ndo deixara de se
surpreender, contudo, como certos versos assumem uma posi¢do proeminente na
interpretacdo da crux interpretativa da mudanca de ideia de Ifigénia sem que o autor
faca qualquer observacao sobre a autenticidade euripidiana destes versos, ainda que o
autor sempre afirme neste capitulo que Euripides escreveu estas linhas (expressdes
como "Euripides puts ambivalent words...", encontrada na pagina 241, sdo frequentes no
texto de Gibert). Como escreveu Francois Jouan no seu livro sobre a influéncia dos

Cantos Ciprios em Euripides, “a quoi bon rechercher dans cette ouvre la pensée et I'art

471 Lush 2015 e Radding 2015 seguem uma estratégia similar.
472 Sorum 1992: 534.
473 Gibert 1995: 202-54.
171



d’Euripide, si, pour une part notable, ele n’est pas de la main du poéte et se montre

infidele a son dessein?”474

James Diggle, em uma recensao feita ao livro Untersuchungen zur 'Iphigenie in Aulis’
des Euripides publicado por Gudrun Mellert-Hoffmann em 1969, define as caracteristicas
compositas de Ifigénia em Aulis e o que elas trazem como consequéncia para o trabalho
sobre esta obra. Dado o primor com o qual as palavras do ilustre editor capta o amago

desta "fascinating patchwork-play"475, penso que vale a pena cita-las em extenso:

But there is one charge of which Mellert-Hoffmann is as guilty as Funke.
A play which entangles, beyond hope of certain unravelling, the finished
and unfinished work of Euripides, the accretions of an indefinable
number of actors and producers, and not a few lines from
Constantinople, cannot be judged by ordinary critical standards. Just as
the textual critic of this play must consider whose is the handiwork
which causes him offence and then decide whether the ailment merits a
cure, so all literary discussion of the play will be founded on the most
perilous ground unless the disparate nature of the material is
acknowledged at the outset and never thereafter lost sight of. Mellert-
Hoffmann writes as if no such problem existed.476

Sendo assim, a andlise que segue do tema da salvacdo em Ifigénia em Aulis tenta
lidar com esta natureza particular da peca quanto a sua composicdo, sem, contudo,
renunciar a encontrar, na medida do possivel, coeréncias, unidades dramaticas e

tematicas que participem do clima histérico do final do século V.

474 Jouan 1966: 274. Cf. Pellizzari 2012: 135 “Ma diabolico sarebbe anche, da parte mia,
persistere nella finzione, fin qui mantenuta per motivi diagnostici, che il testo dell’lA si possa
affrontare senza l'ausilio del sospetto filologico”.

475 Termo de Lourengo 2011: 34.

476 Diggle 1971: 179. Cf. Lush 2015: 209-10 n. 8, que também leva em consideracao este aviso
metodoldgico de Diggle para a construcdo da sua interpretacdo da pega. Cf. Lourengo 2008: 87-8
“Como escreveu o Professor Diggle, a Ifigénia ndo pode ser julgada por meio do recurso a
critérios convencionais: toda a discussao literaria em torno desta peca terd de reconhecer a
partida, e nunca perder de vista, a natureza dispar do material poético”. Lawrence 1988: 107 n.
1, todavia, sustenta a pertinéncia de uma analise literdria da obra que nao leve em consideracdo
as suspeitas filolégicas: “I prefer therefore to begin by making what literary sense Ican of the
play that has been handed down to us so that if an overall interpretation can be discovered
that includes the disputed passages we have some evidence for their authenticity, while those
who reject a passage on philological grounds may disregard whatever of my interpretation
depends upon that passage”.

172



2. O sacrificio de Ifigénia e o dilema de Agamémnon

Em Homero, ndo ha mencdo explitica ao sacrificio de Ifigénia. Quando o poeta da
lliada refere aos acontecimentos ocorridos em Aulis através do discurso de Odisseu no
segundo canto (300-330), ndo ha mengdo a qualquer sacrificio como condi¢do para a
partida da armada dessa regido. As filhas de Agamémnon, na Iliada, estdo, alias, vivas, de
sorte que o chefe pode oferecé-las a Aquiles como recompensa pelo regresso do Pelida
ao campo de batalha (IX 144-145)477. E dificil saber se o poeta conhecia a versio do
sacrificio de Ifigénia mas decidiu ocultad-la por razdes estéticas e literarias. Alguns
estudiosos veem na critica de Agamémnon a Calcas no primeiro canto da lliada (106-
108) uma evocagao do oraculo proferido pelo adivinho que exigia o sacrificio de Ifigénia
em Aulis. Matthew Clark#78, por exemplo, pensa que esta censura a Calcas ndo possui
sentido se excluirmos a hipétese de que a audiéncia do poema conhecia este episédio do

mito da filha de Agamémnon.

Nos Cantos Ciprios e no Catdlogo das Mulheres atribuido a Hesiodo, Ifigénia é levada
a morte mas Artemis intervém salvando-a e tornando-a imortal4’. No texto
fragmentario atribuido a Hesiodo, o sacrificio de Ifigénia é explicitamente relacionado
com a expedicdo a Troia, que nao era vista como uma empresa panhelénica, mas como
uma ac¢do de reaver Helena (fr. 23a 13-26 MW), enquanto nos Cantos Ciprios, segundo o
resumo de Proclo, constava o motivo do casamento com Aquiles como estratagema para

trazer a jovem a Aulis, como ocorre com a Ifigénia em Aulis de Euripides.

477 Uma das filhas chama-se Ifianassa. Se temos aqui apenas um outro nome para Ifigénia, entdo
é evidente que na Iliada ndo existe sacrificio, pois ela estd viva. A equivaléncia dos nomes,
contudo, ndo é segura, como argumenta Gantz 1993: 582. Hainsworth 1993: ad [X.145, por outro
lado, segue o escoliasta deste verso em aceitar como provavel que Ifianassa e Ifigénia sejam a
mesma figura. Os Cantos Ciprios (fr. 20 W) informam quatro filhos de Agamémnon, sendo
Ifigénia e Ifianassa duas pessoas distintas. Sobre esta problemadtica ver, ainda, Jouan 1966: 265
n.2.

478 Clark 1998: 22. Hainsworth 1993: ad 1X.145 é cético quanto a presenca desta versao mitica,
mas nao exclui a possibilidade de que o poeta da Iliada possa ter conhecido a histéria do
sacrificio, ainda que ndo a usou.

479 No Catdlogo das Mulheres, em verdade, o poeta chama a filha de Agamémnon de Ifimede.
Neste caso, diferentemente de Ifianassa dos poemas homéricos, parece claro que temos um
outro nome para Ifigénia.

173



Nesses dois textos, portanto, o tema da salvacdo fisica de Ifigénia estd em questio,
sendo resolvido pela sua divinizacdo por acdo de Artemis. Nos Cantos Ciprios, ocorre
uma substituicio de um sacrificio humano por um sacrificio animal, uma vez que
Artemis poupa a vida da jovem ao colocar uma corga no seu lugar para ser sacrificada. O
corpus épico e hesiodico evita, assim, a concretizacdo de um sacrificio humano enquanto

uma condicdo de partida para a guerra de Troia*80.

Richard Seaford#81 chama atengdo para um interessante contraste entre a épica e a
tragédia relativamente ao tema do sacrificio. Ao passo que, na épica, o sacrificio,
enquanto um ritual religioso, adquire quase sempre uma conotacdo positiva, que reforga
a ordem e a solidariedade do grupo dentro de um universo de violéncia potencialmente
incontrolavel, na tragédia, por outro lado, o ritual perverte-se de uma maneira que ja
ndo é mais capaz de controlar a violéncia, bem ao contrario, a violéncia instala-se na

comunidade e, ndo raras vezes, no seio de uma familia.

As observacoes de Seaford sdo pertinentes para enquadrarmos o tema do sacrificio
de Ifigénia na tragédia grega. E verdade que ha elaboragdes tragicas do mito que
desenvolvem a versdo na qual Ifigénia é salva por Artemis, como na Ifigénia entre os
Tauros, mas o grande destaque da tragédia é de apresentar a morte fisica de Ifigénia,
materializando aquilo que era apenas postulado nas narrativas épicas e, ainda mais, de
apresentar o impacto deste evento para a familia de Ifigénia e para a comunidade do
exército grego.

Em Ifigénia em Aulis, Euripides escolhe como motor da sua peca um episédio
contado no parodo do Agamémnon de Esquilo: o sacrificio de Ifigénia como pré-requisito
para a realizacdo da Guerra de Troia. Em vez de narrar o retorno de Agamémnon e a sua
morte pelas mios da prépria esposa, como faz Esquilo, Euripides prefere dedicar toda a

sua peca aos efeitos sobre as personagens do iminente sacrificio da jovem#82,

480 Solmsen 1981 defende que o texto que possuimos do Catdlogo das Mulheres pode conter as
marcas de duas versdes distintas: uma mais antiga em que Ifigénia é verdadeiramente
sacrificada, sendo evidenciada pela forma verbal c@dalav "sacrificar” no verso 17, e outra mais
recente, em que o motivo do sacrificio foi substituido pelo da "imagem" (ei6wAov 21) que é
"sacrificada" no lugar de Ifigénia, permitindo a salvacdo desta ultima.

481 Seaford 1989: 93. Cf. Zeitlin 1965.

482 "In the Iphigenia at Aulis Euripides develops into a full-lenght study the mere 17 lines of
Aischylos' Agamemnon (200-217)" (Hartigan 1991: 157).

174



Como observa Garzya“®3, em outras pegas de sacrificio voluntario, como Heraclidas
e As Fenicias, a proposicao de um sacrificio humano aparece como decorréncia de uma
crise que é desenvolvida na acdo dramatica, enquanto em Ifigénia em Aulis a peca ja
inicia com a problematica do sacrificio no centro da situacdo dramatica. Assim sendo,
"tutto il dramma e dominato dunque, sia ella presente o assente, dalla figura di Ifigenia e
dalla problematica della salvazione che in lei trova la soluzione piena"484. Nesse sentido,
Ifigénia em Aulis pode ser devidamente estudada através da atitude que cada
personagem apresenta sobre o sacrificio e das varias maneiras com as quais as
personagens equacionam o dilema do que é mais importante: a salvacdo de Ifigénia ou a
salvacdo do objetivo bélico que fez com que a armada se reunisse para empreender a
Guerra de Troia. Todo o teor dramatico da peca reside, precisamente, na necessaria
incompatibilidade, trazida pelo oraculo de Calcas desde o prdélogo da pecga, entre a

salvacao de Ifigénia e a Guerra de Troia*®>.

Ndo obstante a auséncia da palavra cwtnpia e dos seus cognatos no proélogo, a
situacdo descrita é claramente a de uma crise que requer salvacio. A crise inicial da peca
é toda concentrada em Agamémnon, que estd visivelmente preocupado a ponto de
permanecer acordado de madrugada enquanto todos os soldados dormem®*86, Somos
infromados do estado de Agamémnon especialmente através do Ancido (34-48): o chefe
da armada redige uma carta, mas hesita sobre o que escrever, em uma situagdo de
desespero que o leva mesmo ao choro. O adjetivo que o Ancido utiliza para qualificar o
estado de Agamémnon é &mopog (41), cuja semantica indica uma auséncia de passagem,
portanto a palavra designa uma situa¢do sem saida, dificil, impraticavel. Este caminho
sem saida que traz sofrimento a Agdmemnon, ainda consoante o Ancido, leva-o a beira

da loucura (42).

483 Garzya 1962: 119.
484 Garzya 1962: 128.

485 No Agamémnon de Esquilo, como lembra Zeitlin 1965: 466, a memoria do sacrificio de
Ifigénia permanece, indiretamente, durante toda a peca. O fato, contudo, de a peca precisar por
em marcha outros eventos que serdo importantes para o sentido da trilogia como um todo reduz
a centralidade do sacrificio de Ifigénia, além, claro, de que este ato é um acontecimento do
passado e ndo do presente, como no recorte temporal escolhido por Euripides.

486 A referéncia literaria privilegiada para a cena de um chefe inquieto e que perde o sono
durante a madrugada por conta da sorte da sua armada é o proprio Agamémnon e seu irmao
Menelau no décimo canto da Illiada. Esse paralelo, que ndo é tdo destacado pela critica, é
referido, por exemplo, por Lush 2015: 209 n. 7.

175



Se Agamémnon ndo encontra uma passagem pela qual possa passar, o seu exército
parece também estar condenado a permanecer num caminho sem saida. A armada esta
estacionada em Aulis, impossibilitada de navegar (cf. &mAoiat 88) e, assim, impedida de
continuar a missdo de sitiar Troia para reaver Helena raptada por Paris. Essa condi¢ido
de &mAowa esta, em verdade, na origem do dilema de Agamémnon, pois a solucgio
encontrada para superar as mas condi¢cdoes dos ventos que impedem a navegacao dos
gregos gera uma nova crise com uma renovada urgéncia de salvagdo, consoante o
oraculo anunciado pelo profeta da armada: "Entdo Calcas, o adivinho, vendo o nosso
embaraco, pronunciou um oraculo” (KdAxag 8" 6 pavtig amopiat kexpnuévolg / Aveidev
89-90)"487, Assim, para que o quadro de &mAolx seja superado é necessario o sacrificio

de Ifigénia, que deve:

Aptéudt 00oal TijL 168" oikovontL mESov,
katl mAobv T' €oe0bal kal kataoka@ag Ppuydv
BYoaot, un Bvcact &' ovk eival TaSe.

ser imolada a Artemis, que esta regido habita; a expedi¢do e a ruina dos
Frigios, s6 com o sacrificio; sem o sacrificio, nada disto seria possivel
(91-93).

487 Lendo, a partir de Diggle, o participio perfeito dativo kexpnpévoig no verso 89 em vez da licio
do manuscrito, o participio perfeito nominativo kexpnuévog. Com a ligdo do manuscrito,
KeXpMuevog, com o significado de "usar”, "aproveitar-se de", poderia sugerir que Calcas,
oportunamente, aproveita-se do desespero da armada para avancar um oraculo que, dadas as
condi¢des de enunciacdo, seria bastante questiondvel ou mesmo falso. Essa interpretagio é,
contudo, equivocada, de forma que a emenda kexpnuévolg permite fornecer um dativo ao verbo
avellev e entender kexpnuévols com o sentido de entregar um oraculo, um dos possiveis
significados do verbo ypd&opat (cf. a defesa da emenda kexpnuévoig por England 1891: ad 89).
Pace Fialho 2016: 93 n.16 essa leitura de Calcas como um enganador avido pela guerra ndo esta
demonstrada nem na tradicdo mitica nem na pega em questdo, tanto que, por exemplo, o
comentario de Collard; Morwood 2017: ad 89-93 ndo a aceita. Note a traducdo de 89-90 por
Collard; Morwood 2017: "and Calchas the seer announced the divine will to us in our
helplessness". Pace Siegel 1980: 313 n.26 o fato de que apenas Calcas é testemunha da vontade
de Artemis nio causa ceticismo sobre o mundo divino da pega. Ora, a especificidade da figura do
adivinho é justamente ter um acesso privilegiado aos indices dos designios divinos. Por fim, vale
lembrar que o resumo dos Cantos Ciprios oferecido por Proclo ja inclui o papel de Calcas como
revelador da vontade de Artemis, sendo, portanto, uma funcio ja assentada na tradigio épica.
Nesse sentido, afirma Kovacs 2003: 92: “It is a presupposition of the play that Calchas has read
the omens correct”.

176



O outro lado da medalha é que, se Ifigénia for poupada, a expedicdo ndo terd o
apoio divino de Artemis e estara ameacada de nao continuar, desfazendo-se, assim, a
armada grega. Nestes termos, o destino de Ifigénia estd interligado intimamente ao de
Troia: o seu sacrificio contribui fortemente para a destruicdo de Troia e, por outro lado,

a sua salvacao fisica, caso ela ndo seja sacrificada, significa salvacdo para Troia.

Agamémnon, por sua vez, esta implicado na situacdo descrita no prélogo de varias
maneiras. Ele é irmdo de Menelau, com o qual ele tem, portanto, uma relacdo familiar.
Ele é, ainda, o comandante da coalisdo de chefes gregos que foi formada para recuperar
a esposa de Menelau dos troianos, de sorte que Agamémnon esta sob obrigacdo de um
pacto feito entre os nobres pretendentes de Helena segundo o qual se um deles tivesse a
esposa sequestrada, os outros pegariam em armas para castigar o ofensor e trazé-la de
regresso ao esposo. Uma outra esfera de vinculagdo do Atrida com o cenario exposto no
inicio da peca consiste no fato de que ele é pai da jovem que, consoante o oraculo
pronunciado por Calcas, precisa ser sacrificada para garantir o sucesso da expedicdo a
Troia. O primeiro impacto das palavras de Calcas é a impossibilidade de Agamémnon
sustentar todos estes papéis sociais simultaneamente: ele precisa escolher entre
dedicagdo a familia (Ifigénia) e lealdade aos seus companheiros de armas em torno de
uma guerra que puniria o ultraje cometido contra uma mulher grega. Assim sendo, como
observa Wassermann#88 “he cannot have both the glory of kingship and the happiness of

private life”.

Dentro deste enquadramento, o dilema de Agamémnon ndo é muito distinto
daquele de Creonte que discutimos no capitulo dedicado a As Fenicias, no qual esta
figura de autoridade foi obrigado a escolher, por for¢a de um oraculo, entre a vida do seu
filho mais jovem e a salvagdo de Tebas. A diferenca, no caso do Atrida, consiste no fato
de que aquilo que estd em causa ndo é uma cidade, mas uma coalisdo de chefes e de
exércitos gregos. Além disso, dados os conflitos agudos que assolavam Tebas em As
Fenicias, existia o espectro de uma ruina completa da cidade caso a vontade divina nao
fosse atendida com o sacrificio de Meneceu, enquanto, em Ifigénia em Aulis, o que esta
sob ameaca de dissolugdo ndo é uma mOALS inteira, mas uma expedi¢do de guerra cujo

significado na pec¢a oscila entre, de um lado, uma empresa privada (reaver a esposa de

488 Wassermann 1949: 182.
177



Menelau) que ambiguamente apresenta-se como uma questdo publica e, de outro lado,
uma empresa publica dos gregos que devem praticar a justica contra os barbaros

troianos impedindo o rapto de mulheres gregas através do exemplo de reaver Helena8.

Em Ifigénia em Aulis, Agamémnon nio é culpado de blasfemar contra os deuses
como o foi na versdo que Proclo descreve como sendo o arcaboug¢o mitico dos Cantos
Ciprios, na qual o rei de Micenas mata uma cor¢a numa cagada e jacta-se do feito perante
Artemis, a deusa por exceléncia da caca*?°. Em vez de abrir a peca com um chefe culpado
diante dos deuses, Euripides apresenta um lider desorientado, instavel, facilmente
influenciavel e medroso face aos perigos da vida a ponto de preferir uma existéncia anti-

heroica de uma "vida sem gléria" (18).

Estamos longe do Agamémnon descrito no parodo da peca homénima de Esquilo
que, ndo obstante o duro dilema em que se encontrava, soube escolher corajosamente
um lado ao "desejar com ardor extremo o sacrificio” (215-216)4°1. Agamémnom nao
deseja nada profundamente em Ifigénia em Aulis, ele passa de uma deciso & outra sobre
o destino da sua filha e da expedicdo a Troia ndo por qualquer motivacdo profunda, mas
por influéncia de outros: de inicio, do seu irmao Menelau antes mesmo do tempo
narrativo da peca, que o convenceu a "aceitar aquele horror" (98), isto é, matar a prépria
filha. Em seguida, Agamémnon muda de ideia e passa a encarar o sacrificio como uma
necessidade incontornavel. Por que? Pelo fato de que ele receia a sua esposa e filha, que
acabavam de chegar ao acampamento (414 ss.), assim como ele teme o poder coercitivo
da "multiddo" (6xAwt 450). Que Menelau, ele também, mude de ideia e passe a condenar

o sacrificio é indiferente, neste momento, para Agamémnon, pois na balan¢a de qual

489 Como observa Foley 1982: 173, Calcas fornece a Agamémnon muito mais uma escolha do que
uma ordem: se os gregos quiserem conquistar Troia, devem sacrificar Ifigénia, embora nao
estejam, teoricamente, obrigados a empreender a expedicdo contra a cidade de Priamo.

490 Na Electra, de Séfocles, Agamémnon também profere palavras presungosas sobre o golpe que
deu na corca (566-569).

491 Diferentemente de certos criticos, eu ndo enxergo uma conotag¢do necessariamente negativa
na forma verval é¢mBupelv (216) "desejar profundamente”, aplicada a decisdo de Agamémnon,
como se estivessemos diante de um falso dilema, uma vez que o chefe da armada sempre teria
desejado sacrificar a filha. Agamémnon, tanto em Esquilo como em Euripides, tem um dilema
real a sua frente, que envolve sacrificios familiares em nome do sucesso na guerra, um tdépico
que a audiéncia de Esquilo, como nota Dover 1973: 64-5, certamente seria sensivel. 0 mesmo
pode ser dito em relacdo ao publico de Euripides, também ele acostumado aos fatos duros da
realidade da guerra e ao peso que isto incide sobre os generais.

178



elemento externo o pressiona mais, Clitemenestra e os argivos pesam mais do que o seu
irmdo. Em busca de justificativas para escamotear o quao vulneravel e instavel ele é
enquanto chefe, Agamémnon apega-se ao que puder para legitimar a sua aderéncia ao
sacrificio, incluindo os nobres argumentos paradigmaticos de que a campanha contra
Troia representa uma agdo conjunta dos gregos para punir os barbaros por raptarem as

mulheres gregas.

Agamémnon é a caracterizagio exemplar do que é a narrativa de Ifigénia em Aulis:
um drama sobre a indecisdo. Ele ndo é, portanto, um manipulador ambicioso
completamente consciente do que esta fazendo, que usa os conceitos e as pessoas para
lograr os seus objetivos politicos e de lideranca. O Agamémnon desta peca,
simplesmente, ndo é forte o suficiente para ser um manipulador. Ele é muito mais
proximo, acredito, das fragilidades que os atenienses poderiam enxergar em seus chefes
politicos e militares que poderiam ser parcialmente responsaveis, por suas imperfeicoes
e indecisdes, pelo crescente desastre de Atenas na Guerra do Peloponeso. Serd, portanto,
a partir deste perfil do comandante da armada grega que discutiremos a maneira como

Agamémnon lida com o tema da salvag¢ao de Ifigénia.

Enquanto na tradi¢do épica Agamémnon aparentemente trouxe Ifigénia de Argos
para casar com Aquiles em Aulis, na peca em estudo, ele precisa comunicar-se com
Clitemnestra em Argos para que ela traga a filha para o acampamento grego. A forma
mais habitual para este tipo de comunicacao, que envolve personagens distantes entre
si, consiste no envio da figura do mensageiro, que oralmente passaria a mensagem do
Atrida para a sua esposa. Em Ifigénia em Aulis, como lembra Rosenmeyer“?, Euripides
poderia ter usado a habitual figura do mensageiro, mas ele optou por um meio raro de

comunicagdo tragica: a cartas.

492 Rosenmeyer 2001: 86.

493 Brioso Sanchez 2009 é particularmente 1til na sua discussdo de como a incorporacao da carta
no teatro de Euripides faz parte de um movimento mais amplo de utilizagdo da linguagem
escrita durante o século de Péricles. A mencdo mais antiga na tragédia deste recurso ficcional
parece ser a tabuinha escrita por Héracles para sua esposa Dejanira em Traquinias de Séfocles.
Héracles, longe da sua esposa hi quinze meses quando a peca inicia, informa, na tabuinha que
tinha entregue a Dejanira quando partiu para a sua ultima viagem, que se ele ndo regressasse até
este lapso de tempo, ela poderia iniciar a partilha dos seus bens aos seus filhos (155-177). Esta
TaAaidv 8éAtov €yyeypaupévny de Héracles é estranhamente negligenciada na monografia mais
completa sobre o tema das epistolas ficcionais na literatura grega escrita por Rosenmayer 2001.

179



Ifigénia em Aulis inicia, como foi visto, com Agamémnon tentando escrever e enviar
uma segunda carta a Argos, que anularia os efeitos da primeira. Trata-se, como observa
Jouan#?4, da primeira peripécia da peca. O conteido da primeira carta, que foi enviada
antes do recorte cronoldgico da peca, pode ser lido especialmente no relato feito por

Agamémnon na parte idmbica do proélogo:

Da tabuinha os sulcos lavrei,

a minha esposa fiz chegar a ordem

de enviar minha filha como noiva prometida a Aquiles.

E exaltei o valor do herdi,

explicando que ele se recusava a embarcar com os Aqueus,

se uma esposa nao saisse do nosso lar para a Ftia.

Assim pensei persuadir minha mulher,

a mentira tecendo em torno do casamento da virgem (98-105).

Uma carta como meio de persuasio e de mentira assemelha-se a missiva deixada
por Fedra antes de morrer destinada a convencer Teseu de que Hipdlito a teria seduzido
em Hipdlito de Euripides#?>. Diferentemente de Fedra, Agamémnon esta vivo para ver a
consequéncia da mensagem escrita para as figuras dramaticas, possibilitando que ele
mude de ideia quanto a execucdo do estratagema. A tentativa de anular o efeito desta
carta pelo envio de uma segunda tabuinha a Argos ocupa toda a primeira parte da peca

até o verso 442.

De todo modo, esses autores estdo corretos em destacar a raridade do uso da carta na tragédia,
sendo que é Euripides quem verdadeiramente explora este topico, especialmente em Hipdlito e
nas duas Ifigénias.

494 Jouan 1966: 284.

495 O Hipdlito é a primeira pecga extensa que possuimos que apresenta o recurso da carta como
um motor que impulsiona a trama tragica. Fedra, devorada de paixdo por Hipédlito, filho do seu
esposo Teseu, mata-se por vergonha diante deste desejo amoroso - e adultero - que lhe foi
imputado por Afrodite. Antes de se suicidar, contudo, ela deixa uma carta para Teseu na qual
acusa, ardilosamente, Hipoélito de violenta-la sexualmente. Teseu toma conhecimento da
tabuinha a partir do verso 856 (cf. §¢Atog) e, desde entdo, busca punir o seu filho pelo feito. Ndo
obstante as ressalvas do Coro na altura em que Teseu rompeu o lacre que selava a mensagem
escrita (891-892), o filho de Egeu adota uma atitude de fé incondicional frente a mensagem que
ele 1é na missiva de Fedra. Diante do conhecimento do publico de que a carta contém uma
mensagem falsa, a trama da pec¢a enfatiza, por essa via, a inadaptabilidade dos heréis diante do
suporte escrito enquanto uma nova arte de comunicac¢do tragica. Este desconforto dos heroéis do
tempo mitolégico com o texto escrito é mais uma vez explorado por Euripides com a indecisdo
de A’gamémnon sobre o que redigir na segunda carta que almeja enviar para Argos em Ifigénia
em Aulis.

180



Nao obstante o carater ludibriador da primeira missiva enviada a Argos, ela contém
a referéncia tradicional que pressiona, a cada momento, a trama de Ifigénia em Aulis a
cumprir seu destino mitico de realizar a Guerra de Troia as custas do sacrificio de
Ifigénia. Nesse sentido, a segunda carta relutantemente escrita por Agamémnon
constitui uma proposta de inovagdo radical do mito: a anulagdo do sacrificio de Ifigénia
e, dadas as palavras oraculares de Calcas, o cancelamento da prépria expedicdo a Troia.
Sendo assim, a novidade da mensagem escrita coincide com a inovacdo potencial do
mito, gerando uma tensdo entre o que se sabe da histéria épica e o que se passa na acdo
tragica que informa, como bem destacou os estudos de Helene Foley e Christina

Sorum#96, toda a intriga da peca.

Como uma das primeiras manifestacdes deste imperativo mitico que atua para
questionar a inovacdo tragica, nés temos a figura de Menelau. Logo ap6s a primeira
intervencdo do Coro, Menelau cruza o Ancido, ainda dentro do acampamento grego, que
carregava a carta de Agamémnon. Em que pese o protesto do servidor de Agamémnon,
Menelau arranca-lhe a carta e passa a conhecer a missiva que é, segundo o esposo de
Helena, “da mais vil mensagem o instrumento” (KakioTwv YpapudTwy UTpETv 322)497,
Agamémnon aparece em cena, mas é impotente diante do desejo do irmao de impedir

que a carta viaje até Argos+%8.

496 Foley 1982; Sorum 1992. Como observa Torrence 2017: 295, a primeira carta enviada a
Argos representa a versao estabelecida do mito, na qual Ifigénia chega ao acampamento para ser
sacrificada em beneficio da empresa bélica contra os troianos, enquanto a segunda carta
representa uma tentativa de reescrita desta tradi¢do. Este é apenas um exemplo da consciéncia
que o drama revela desta relagdo entre versdes estabelecidas do mito e tentativas de inovagao.

497 Como observa Siegel 1981: 260, Agamémnon redige esta segunda carta em segredo absoluto,
de sorte que apenas o Ancido até este momento conhecia o teor da mensagem.

498 A segunda carta de Ifigénia em Aulis ndo chega, assim, ao seu destino, de maneira similar a
carta presente em Ifigénia entre os Tauros. Nesta ultima peca, Ifigénia declara oralmente o teor
da sua carta para Orestes e Pilades: uma mensagem para a sua familia em Argos que transmite o
fato de que ela estd viva, longe da Grécia e aguarda salvacdo para retornar a sua terra. A cena
abre espago para o reconhecimento dos irmaos Orestes e Ifigénia, de modo que a carta tem um
importante papel narrativo de ser uma espécie de estopim que desencadeia o reconhecimento
dos irmaos, o que permitird que a acdo da peca prossiga em dire¢do a salvacido da jovem e o seu
retorno a Grécia. Isso é verdade mesmo que a carta ndo cumpra a sua funcdo bdsica
propriamente dita, isto é, realizar uma comunicac¢do por escrito entre duas pessoas que estio
espacialmente distantes. Enquanto em Ifigénia entre os Tauros a jovem filha de Agamémnon é a
emissora da carta, em Ifigénia em Aulis ela é o assunto da carta. Nas duas cartas, contudo, o tema
da salvacdo de Ifigénia estd em primeiro plano: na peca mais antiga a carta é justamente um
apelo da jovem para que o seu irmao a salve e a leve de volta a Argos, enquanto na peca péstuma

181



O debate formal entre os irmaos acerca da acdo de Menelau de interceptar a carta
funciona, entre outras coisas, como uma reflexdo que encapsula o nicleo do drama: a
polémica sobre o sacrificio de Ifigénia como condi¢do para a Guerra de Troia, incluindo a
maneira como os chefes e a armada grega posicionam-se diante do sentido do sacrificio

e da Guerra de Troia*°°.

Menelau conta uma versdo distinta sobre a reacdo de Agamémnon quando este
ultimo soube do oraculo de Calcas. Agamémnon afirmou, no prélogo, como vimos, que a
sua primeira reacdo ao oraculo foi pedir a Calcas que desmobilizasse o exército, haja
vista que ele ndo estaria disposto a pagar o preco do sacrificio de modo a seguir a
expedicao (94-96). Em seguida, Agamémnon acaba por ceder ao sacrificio sob a pressdo
de Menelau (97-98). No discurso proferido ao seu irmao a partir do verso 334, Menelau
narra uma histoéria toda diferente. Agamémnon, segundo Menelau, decidiu alegremente

pelo sacrificio:

¢mel Kayag év iepols eime onv B0cat kdpnv

ApTéd, kal mAoUv €oecBatl Aavaidalg, 100eis @pévag
Aopevog BVoELY UTTEOTNG TTATO X" KOl TIEUTIELS EKWV,

oV Blat - pn) Toto AEEN S - ofjL SapapTL ToAda oMV
Selp’ ATOOTEAAELY, AXIAAET TTPOPACLY (OG YOLOUUEVT V.

Depois, quando Calcas, no altar, te propos o sacrificio de tua filha a
Artemis - assim teriam os Danaos ventos a favor - com coragio alegre,
prometeste, aliviado, imolar a tua filha. E foi voluntariamente, ndo a
forca - escusas de dizer tal - que a tua esposa mandaste enviar para
aqui tua filha como noiva destinada a Aquiles. (358-362).

a primeira carta que Agamémnon enviou a Argos era funesta para Ifigénia, pois camuflava um
sacrificio mortal sob o pretexto de um casamento. A diferenca crucial entre as duas situacoes,
para os objetivos deste capitulo, consiste no fato de que, na Ifigénia em Aulis, o futuro da heroina
vincula-se a uma importante expedicdo politica e militar das cidades gregas contra um povo nao-
grego. Para mais comentarios sobre a carta em Ifigénia entre Tauros, ver Rosenmayer 2001: 72-
80.

499 Como observa Di Marco 2009: 232, a cena formal do &ywv contribui de sobremaneira para o
aprofundamento do tema desenvolvido na pe¢a e das razdes que orientam as ac¢des das
personagens. O debate entre Agamémnon e Menelau, que reterd nossa aten¢do nas proximas
paginas, ilustra perfeitamente esta reflexao do estudioso italiano.

182



Como a primeira reacdo de Agamémnon, consoante o relato do seu irmao, foi
favoravel ao sacrificio, a alegacdo de Agamémnon de que ordenou a desmobilizagdo da
armada e da empresa bélica precisa ser, aos olhos de Menelau, falsa. Nesse sentido,
Menelau sequer comenta esta suposta ordem de Agamémnon5%. Nos temos, aqui, duas
informagdes contraditdrias sobre a atitude de Agamémnon face ao sacrificio da sua filha.
Muitos interpretadores consideram que ndo existe uma contradi¢do entre estas versoes,
uma vez que o poeta teria almejado, com as palavras de Menelau, desautorizar o que foi
dito anteriormente por Agamémnon, como uma maneira de caracterizagdo indireta da
figura de Agamémnon, que manipularia os acontecimentos em Aulis de sorte a camuflar
a sua verdadeira ambi¢do em liderar a empresa da Guerra de Troia. Siegel, por exemplo,
acredita que aquilo que “Agamémnon says in 97 - 98 to the Old Servant is probably a
lie”501, Maria do Céu Fialho p6e em relevo a eficacia do discurso de Menelau como um

instrumento de desmonte do que Agamémnon falou de si na primeira parte da peca:

Sem o saber, desmonta o 180 que Agamémnon tentou anteriormente
construir, ao acusa-lo (v.332): mAaywx yap @poveis (“o teu espirito é
instavel”). A forga argumentativa de Menelau — independentemente da
natureza e legitimidade das suas razdes — domina a primeira parte
deste episodio (..) A particula 6¢ assinala aqui o inicio da disposicdo

500 Kovacs 2003: 85 enxerga uma contradicdo entre a desmobilizacdo da armada ordenada por
Agamémnon no proélogo e a mengdo feita por Menelau de que foi o exército quem reclamou o
licenciamento das naus e a desorganizacdo do efetivo militar (352-353). Nao existe, contudo,
contradi¢do, uma vez que estamos a lidar com dois eventos com temporalidades distintas que
podem ter acontecido em sequéncia: primeiro, a vontade da armada, diante da falta de ventos
propicios, de evitar a fadiga e desmobilizar-se, em seguida a ordem de Agamémnon, que s6 foi
tomada apds a informacao de que a caréncia de ventos s6 poderia ser resolvida com a morte da
sua filha.

501 Sjegel 1980: 302 n.6 (cf. Siegel 1981: 260). E curioso notar como o mesmo autor acredita
piamente nas palavras do préprio Agamémnon quando ele passa a criticar a Guerra de Troia: “In
378-411, Agamemnon, in an extraordinary moment of conscience and strength, criticizes the
army and the entire purpose of the campaign” (Siegel 1981: 260). Os artigos deste estudioso nao
revelam, contudo, qualquer critério pelo qual o leitor possa inferir se o comandante da armada
estd a mentir ou a falar a verdade. O que surge, antes, é o perigo do argumento circular:
Agamémnon fala a verdade ou a mentira quando de acordo com a opinido que o critico tem da
peca como um conjunto. Assim, Spiegel enxerga em Ifigénia em Aulis uma obra extremamente
critica a guerra e aos chefes ambiciosos, de sorte que tudo que é dito pelas personagens neste
sentido parece verdadeiro para o autor, enquanto qualquer apelacao positiva a guerra, como a
conversdo panhelénica de Agamémnon na parte final da peca, s6 pode ser uma mentira (cf.
Siegel 1981: 264-5).

183



de demonstracdo da Tese de Menelau e chama a atencdo para o
contetido do que vai provar. E as ‘provas’ ndo serdo refutadas.502

Estes criticos geralmente ndo conferem a devida atencdo a dois fatos. O primeiro é
que a histéria narrada por Agamémnon nos versos 97-98 é similar ao que ja foi narrado
em pecas anteriores de Euripides, o que confere uma credibilidade adicional ao que é
dito pelo comandante do exército. Na sua feroz critica a Menelau em Andrémaca, Peleu
acusa-o de ultrajar Agamémnon “ao exorta-lo a sacrificar a filha da maneira mais
estupida” (c@d€al keAevoag Buyatép' evmbéotata 625)503,

0 outro fato diz respeito ao raciocinio seguinte: se a leitura que privilegia a versao
de Menelau sobre a de Agamémnon é correta, nds teriamos um caso flagrante de uma
personagem - Menelau - que reconta de uma maneira totalmente irreconciliavel uma
informag¢do que nos foi facultada no prélogo, uma atitude certamente desnorteadora
dado que a audiéncia estava acostumada a confiar nas informagdes do proélogo para

seguir a intriga das pecas tragicas5%4. Kovacs alerta para este ponto e ndo acredita que o

502 Fialho 2016: 87. Cf. Pellizzari 2012: 126: “Non c’é dubbio che siamo di fronte a una strategia
drammatica di smascheramento. Infatti la versione degna di credito e quella offerta da Menelao”.
Uma leitura similar é defendida, também, por Ryzman 1989.

503 Desde a Iliada, Menelau é apontado como o principal beneficiario dos esforgos gregos em
Troia. Como a tragédia, diferentemente dos poemas homéricos, cita o sacrificio de Ifigénia em
prol da expedic¢do, o esposo de Helena passa a ser o grande favorecido pelo sacrificio: S. El. 535
ss.; E. Or. 658-659; E. EI. 1024-1026; E. IT 523 (Cf. Jouan 1966: 260-5). O verso supracitado de
Andrémaca é particularmente significativo porque informa que além de ser o eminente
beneficiario do sacrificio, Menelau também o instigou ao persuadir o irmao a cometer o ato.

504 O prélogo, diz concisamente Jouanna 2007: 292, tem por fung¢do expor as referéncias iniciais
do drama através de alguma personagem. Estas referéncias incluem, por exemplo, os
antecedentes miticos da intriga que sera contada, as principais personagens e o local da acdo da
peca (cf. Di Marco 2009: 195-205). Eu nao conhe¢o nenhum exemplo de uma mentira
deliberadamente contada por uma personagem que narra informacdes no contexto de um
prélogo euripidiano. Ritchie 1967: 13 n. 19 afirma que a versdo de Agamémnon precisa ser
entendida como a informacdo verdadeira: “As part of the prologue narrative this is to be
accepted as factual. Menelaus later (358-62) presents a rather different version in his
denunciation of Agamemnon, but we are hardly expected to take it at face-value.” Existem, por
outro lado, alguns casos de “pistas falsas” (termo usado por Lourenco 1994: 115). Estas sdo
possiveis desenvolvimentos da intriga fornecidos pelo prélogo que ndo se concretizam no
desenrolar da acdo da peca. Nas Bacantes, por exemplo, Dioniso, que narra o prélogo, diz que
entrard em combate junto com as Bacantes caso a cidade de Tebas decida, com armas, retirar as
Ménades das montanhas (50-52). Ora, esta batalha entre a cidade e as Bacantes nunca tem lugar
na peca. No fon, o deus Hermes, que relata o prélogo, afirma que o reconhecimento entre Cretisa
e fon dar-se-4 em Atenas, enquanto, na verdade, o reconhecimento acontecera em Delfos. Sobre
estas “pistas falsas” contidas no proélogo euripidiano, vide Dodds 1960: ad 52, que cita outros

184



que temos aqui seja um retoque sutil de caracterizacdo de personagem. Para ele, “there
is a factual discrepancy here, not merely a difference of perspective on the same
events”5095, Kovacs, assim, encara a questdo em termos de diferentes autorias antes que
sob o enfoque da caracterizacdo das personagens. A dificuldade em avaliar a
autenticidade das duas passagens - 97-98 e 358-362 - reside, com efeito, no fato de que
ndo temos seguranca de que ambas foram escritas por Euripides ou, ao menos, foram os
versos da primeira apresentacdo em 405. Se tivéssemos confianca de que o idmbico de
Agamémnon no proélogo é genuino, teriamos um critério relativamente seguro para
preferir a versdo do prélogo diante da distinta versdo apresentada por Menelau no
primeiro epis6dios06,

Partindo da premissa de Kovacs de que temos dois acontecimentos distintos
narrados por Agamémnon e Menelau, é possivel discernir, ainda, uma terceira maneira

de compreender a aparente contradicdo entre as versdes acerca dos episddios

exemplos euripidianos e enfatiza o carater de surpresa deste recurso dramatico; Lourengo 1994:
15 que, como Dodds, acentua o elemento de surpresa neste tipo de informacdo que nao se
concretiza na peca. Willink 1966: 30, por seu turno, distingue estas sugestoes falsas do futuro de
uma mentira propriamente dita, algo que tem bastante relevancia para a presente discussdo
sobre as versdes de Agamémnon e Menelau acerca da atitude do comandante grego face ao
oraculo de Calcas: “The commoner technique is to mislead (but never to tell a lie) by putting the
false prediction in a subordinate clause”. Hartigan 1991: 162, de modo inconvincente, tenta
conciliar a auséncia de mentira deliberada no prélogo com a prevaléncia da versdo de Menelau:
para a estudiosa, Agamémnon contou uma versdo que, apesar de ser objetivamente falsa porque
foi desmascarada por Menelau, ele mesmo acreditou como verdade, dada uma suposta tendéncia
de Agamémnon de encarar as suas escolhas como imposi¢des do destino.

505 Kovacs 2003: 85.

506 Essa é a opinido de Kovacs 2003: 85, que propde a inautencidade de todo o discurso de
Menelau (334-375). Diggle assinala todo o idambico de Agamémnon no prélogo como
dificilmente euripidiano. O mesmo editor classifica 366-375 como dificilmente euripidianos,
enquanto as outras linhas de Menelau sdo tidas como possivelmente euripidianas. O discurso de
Menelau possui alguns versos, a parte de 366-375, que podem ser, como sustenta Kovacs, obra
do Revisor, como o verso 350 com a sua inesperada conjugacdo verbal na segunda pessoa do
singular (iABgg) ou o verso 342 que contém uma expressio de dificil entendimento (¢k pécov),
porém rejeitar em bloco o discurso de Menelau parece-me excessivo. Apesar deste tipo de
construcdo estranha de linguagem, é significativo que Diggle julge que o problema nido impede
que a maior parte do discurso seja classificada na sua escala mais préxima de autenticidade.
Nesse sentido, adoto a posicao de Diggle. Collard; Morwood 2017: ad loc lidam com alguns
desses problemas linguisticos levantados por Kovacs e sdo relativamente conservadores quanto
a autenticidade do discurso de Menelau: eles consideram espurios os versos 368-369 e 373-375.
Por fim, a incomum discrepancia de vinte versos no tamanho dos dois discursos (43 linhas de
Menelau contra 25 de Agamémnon) também sugere intervencdes no texto original, seja
acréscimo de linhas no discurso de Menelau ou mesmo supressdo neste de Agamémnon.
Conforme aponta o levantamento feito por Lloyd 1992: 3-5, essa diferenca de vinte versos é a
maior encontrada em cenas de debate formal no interior do corpus de Euripides.

185



anteriores ao marco temporal da pe¢a sem necessitar recorrer ao postulado da
interpolacdo. Euripides poderia estar articulando propositalmente duas versdes miticas
distintas: a mais difundida que foca sobre o dilema de Agamémnon e o ato do sacrificio
como algo imposto pela vontade de Artemis e pela pressdo de Menelau ou da armada, e
outras variantes encontradas nas pecas euripidianas que enfatizam a responsabilidade
de Agamémnon na decisao de realizar o sacrificio. Clitemnestra em Electra, por exemplo,
narra uma versdo na qual o seu marido conduziu pessoalmente Ifigénia de Argos para
Aulis a fim de cometer o sacrificio (1020-1023). Nesta narrativa, como observa Jouans%7,
Clitemnestra sugere, implicitamente, que desde a partida de Argos o seu marido estava
disposto a realizar o sacrificio sem, portanto, qualquer intervengido de Menelau5%. Qutra
variante que igualmente enfatiza o papel de Agamémnon na iniciativa do sacrificio pode
ser lida no monodlogo de Ifigénia que abre a Ifigénia entre os Tauros. Agamémnon fez
uma promessa a Artemis bem antes do episédio em Aulis: “prometeste a deusa
portadora da luz o sacrificio da mais bela primicia do ano. E eis que, em tua casa, a tua
esposa Clitemnestra deu a luz uma crianga” (21-23)5%. Este voto de Agamémnon a
deusa poderia ser interpretado como uma responsabilizacio de Agamémnon pela
escolha da sua filha por Artemis, o que seria aproveitado por Euripides para endossar a

retdrica de Menelau contra a ma @ia do seu irmao>10,

507 Jouan 1966: 261.

508 A esposa de Agamémnon é replicada, contudo, por Electra, que conta uma versao diferente:
“Antes de a morte da tua filha ter sido decidida, havia o teu marido deixado o palacio ha pouco
tempo, e ja cuidavas tu ao espelho das louras trancas da tua cabeleira” (Tradug¢ao por Brasete
(No prelo)). Como observa Jouan 1966: 261-2, Electra afirma nestas linhas que a decisao de
Agamémnon s6 foi tomada durante a espera dos gregos em Aulis. Esta discordancia entre as
duas personagens sobre o ato de Agamémnon guarda semelhancas com o que estamos
debatendo acerca das versdes de Agamémnon e Menelau em Ifigénia em Aulis, embora o fato da
narrativa de Agamémnon estar inserida no prélogo situa as passagens de Ifigénia em Aulis em
um outro registro diante deste exemplo de Electra.

509 Traducdo de Rodrigues 2014. “O sacrificio da mais bela primicia do ano” refere-se, como
observa Platnauer 1984 [1938]: ad 20, ao ano de nascimento de Ifigénia. Como Ifigénia teria
idade para casar-se no tempo em que os gregos ficaram isolados em Aulis, a promessa teria sido
feita a0 menos 15 anos antes de Aulis (Platnauer 1984 [1938]: ad 20). Na altura em que fez o
voto, Agamémnon nio percebia, evidentemente, a amplitude do que se passaria em Aulis,
incluindo a exigéncia de Artemis.

510 Collard; Morwood 2017: ad 356-357 comentam, corretamente, que a acusacao feita por
Menelau da alegria de Agamémnon com o sacrificio da filha é um exagero retorico: uma
relutancia diante do ato de sacrificio é tida como uma aceitagdo prazerosa. Halliwell 1997: 135-7
e Mastronarde 2010: 236 também sublinham a importancia da retérica para a eficacia do

186



A ma @uia constitui, alids, um dos dois comportamentos centrais que Menelau
censura no seu irmdo. O outro problema de Agamémnon, segundo Menelau, é possuir
uma mente que muda constantemente de atitude. O exemplo mais bem conseguido que
Menelau avanga para articular estes dois tracos de carater é a famosa passagem da
“campanha eleitoral de Agamémnon”, que possui uma coloragdo contemporanea

evidente:

Lembras-te que esfor¢os fazias para obter_o comando (Gpxewv) dos
Danaos contra {lion? Fingias ndo estar interessado, mas desejava-lo no
fundo do teu querer. Como eras humilde! A todos apertavas a mao e
franqueavas a tua porta a qualquer homem do povo (dnuot®v). Com
todos conversavas - mesmo que ndo quisessem conversar - com
simpatias tentando comprar o que tanto ambicionavas (toig TpdToLg
MT®V TplacBal TO @AGTIHOV €k péoov). Quando, depois, alcancgaste a
chefia (&pyag), adquiriste outros modos (petaBaiwv GAAoVG TPOTOUG):
para os amigos de antes ja ndo eras ja o mesmo amigo (toig ¢iAolov
oVUKET' NoBa Tolg Tplv g TPdoBev @ilog); adentro de portas pouco
afavel e raro. Ndo deve um homem de témpera, la porque ascendeu a
grandes cargos, seus costumes mudar (Tovg TpoTOoUG pebLloTaval), mas
até deve ser entdo muito mais fiel aos amigos (4AAX kal BéPatov eivat
TOTE pAALoTA TOTS iAOLG) agora que, na prosperidade, mais possivel lhe
é ajuda-los (337-347).

0 motivo dramatico imediato que estimula Menelau a tecer este ataque categérico
ao irmdo ¢ a frustacdo gerada quando ele soube que o chefe da armada estava enviando
uma segunda carta para Argos. Pelo contexto do debate formal entre os Atridas, é visivel
que Menelau sentiu-se traido pelo fato de Agamémnon querer cancelar, de forma
sigilosa, o estratagema que atrairia a jovem filha de Clitemnestra ao acampamento grego
(cf. especialmente os versos 363-364). Nesse sentido, o teor do discurso de Menelau,
com a sua énfase na mudanca de postura com os amigos, é perfeitamente adaptado ao

que se passou no prologo e no inicio do primeiro episédio>1L.

discurso de Menelau em acusar o irmio com exemplos de ma @Ala, como sacrificar alegremente
a propria filha.

511 Kovacs 2003: 85, por seu turno, ndo encontra pertinéncia literaria com a digressdo de
Menelau sobre o modo pelo qual Agamémnon procede quando candidato a general: “This
argument is obliquely relevant at best: what difference does it make to the present issue that
Agamemnon opened his doors before his election and closed them later?” Faz diferenca, penso,

187



Agamémnon, segundo o retrato de Menelau, é um lider duplamente ineficiente: de
um lado, é ingrato com os amigos, isto é, com os demais aristocratas como o proprio
Menelau, de outro lado, é infiel aos homens do povo, uma vez que se aproxima ou se
afasta destes quando convém. Dessa maneira, Agamémnon seria um lider cuja ambicdo
(cf. T0 @WoTov 342; kaAov kAfog 357) o faz desprezar a comunidade, seja a de
aristocratas seja a democratica, tornando-se um dvompoaoitog (345), ou seja, uma pessoa
dificil de ser encontrada. Agamémnon pode ser pensado, assim, como uma caricatura
dos “novos politicos” que surgiram no cenario da politica ateniense ap6s o periodo de
Péricles, caracterizados por um apelo direto ao povo via retérica em vez da construcio
de uma rede de amigos de nobre ascendéncia. Para Menelau, Agamémnon é o tipico
politico que desconsidera os seus pares nobres para se dirigir diretamente ao povo, o
que resulta em promessas vazias e nido cumpridas>!2, Apenas um lider desta natureza,
podemos pensar nas entrelinhas do discurso de Menelau, poderia se indispor tanto com
os outros chefes gregos “aristocraticos” como com a armada “democratica” ao intentar

anular o sacrificio de Ifigénia e, assim, a Guerra de Troia513.

Em contraposicdo a ingratiddo e inconstancia de Agamémnon, que se apega a causa
familiar de poupar a vida de Ifigénia, Menelau anuncia, pela primeira vez na peca, o

objetivo panhelénico e patriético da expedicdo contra Troia:

‘EAAGS0G HAALOT' €YywYeE TiG THAQITIW POV OTEVW,

na medida em que ilustra um padrao de comportamento que, para Menelau, acabou de se repetir
com o evento da segunda carta que seria enviada a Argos.

512 Penso que Kovacs 2003: 85 raciocina de maneira estreita quando ndo enxerga um contexto
pertinente para esta esta passagem da “campanha de Agamémnon”, propondo, por isso, que se
trataria de um acréscimo de um interpolador. Ritchie 1967: 15 corretamente enfatiza a
relevancia do passo: “But this passage does serve a purpose: it invites us to look at
Agamemnon's situation in contemporary terms”. Cf. Goossens 1943 e Wassermann 1949 que
exploram o efeito dramatico e histdrico de retratar o rei de Argos como um general eleito a guisa
da Atenas contemporanea ao poeta e seu publico.

513 O exército estacionado em Aulis, como veremos, deseja empreender a guerra. O comentario
feito por Menelau de que os Danaos pedem que se licenciem as naus por conta da falta de ventos
favoraveis (352-354) remete a um periodo anterior a revelacio da vontade de Artemis. Assim,
os gregos, apesar de quererem ir para Troia, ndo estdo dispostos a sofrer desoladamente em
Aulis com uma falta de ventos que poderia ser interpretada como uma indisposi¢do dos deuses
relativamente a expedicdo. Quando o oraculo de Calcas é - publicamente - anunciado, a armada
torna-se mais assertiva na necessidade de superar o incomodo da falta de ventos com a
realizacao do sacrificio, o que contrasta com as hesita¢gdes de Agamémnon e Menelau.

188



1}, 0€Aovoa Spav TL kedvov, BapBapous ToLS ovSévag
KATayeADVTAG EEQVIOEL SLA G€ KAl THV OT)V KOPNV.

E a Hélade acima de tudo, a infeliz Hélade, que eu choro, ela que,
desejando levar a cabo algo de glorioso, vai deixar que os barbaros se
fiquem a rir s6 por tua causa e de tua filha (370-372).514

Ainda que, como foi referido, Diggle considere estes versos dificilmente
euripidianos, é de se esperar que o discurso de Menelau contenha algum comentario
sobre o carater nobre da Guerra de Troia para os gregos, uma vez que a resposta de
Agamémnon (378-401) pressupde uma defesa neste teor da campanha contra os
troianos>15. Como veremos adiante, este motivo panhelénico da Guerra de Troia sera
retomado, de maneira surpreendente, na ultima parte da pe¢a. Eu escrevo
“surpreendente” porque a resposta de Agamémnon ao discurso do esposo de Helena
contém uma forte critica, como veremos a partir de agora, a este tipo de motivagido

nobre e coletiva que Menelau aponta para a Guerra de Troia.

Se Menelau vincula as falhas pessoais de Agamémnon com a sua deficiéncia
enquanto um chefe, criticando o seu objetivo politico de conquistar as funcdes de
comando, Agamémnon avan¢a um argumento similar contra o irmdo: Menelau é um
“homem perverso” (tovnpod @wt6g 387)516 e “louco” (naivopat; oU paAAov... 389) cujo
objetivo politico e militar - a Guerra de Troia - ndo passa de uma a¢do que responde aos
desejos matrimoniais dos “doidos pretendentes” (ol KaKO@POVEG @AOGYAUOL LV OTTIPES
391-392) de Helena e dele mesmo, que deseja empreender uma guerra em nome de um

“ignobil leito” (kakov Aéxog 389) e de “prazeres miseraveis” (néovai kakal 387).

514 A traducdo do verso 372 nio rende o verbo €€avinut (“deixar escapar”). Menelau lamenta que
a atitude do irmao permita aos barbaros ndo apenas rirem dos gregos, mas sairem ilesos.

515 Kovacs 2003: 85-6 n. 45, apesar de sustentar a inautenticidade do discurso de Menelau, faz
uma observacgdo similar de que algo na linha do que foi dito nos versos 370-372 precisaria estar
na primeira apresentacdo da peca: “It is just possible that 370-2 are the remnants of FP: the
point they make is crucial, and they are quoted by Eubulus”. Estes versos ndo sdo tdo defeituosos
quanto os anteriores 366-369 (qual a relevancia em falar de chefes que desertam o seu posto
para ilustrar a situacdo de Agamémnon?) e os posteriores 373-375, que sdo corrompidos e
necessitam de sugestoes editoriais para serem legiveis. Se ha algo auténtico entre os versos 366-
375, este elemento precisa ser o intervalo das linhas 370-372.

516 Como notam Collard; Moorwood 2017: ad 385-387, movnpo6g “mau”, “perverso”, é uma
palavra bastante ofensiva. O mesmo adjetivo ja tinha sido usado por Agamémnon contra
Menelau em 333.

189



Agamémnon responde diretamente a acusacdo de ser ambicioso, repetindo a mesma
palavra (@Adtipov 385) usada por Menelau em 342. Para Agamémnon, o irmao nio esta
verdadeiramente preocupado com isto, haja vista que é um @Wdyapos (392), ou seja,
um adorador de casamentos. Como nota Fialho>17, o destaque dado por Agamémnon a
dimensdo familiar contrasta com o acento panhelénico que Menelau quis imprimir ao

seu discurso.

Dada a reducdo da Guerra de Troia a um delirio matrimonial, ndo causa surpresa
que Agamémnon conclua o seu discurso com uma categdrica afirmac¢do da decisdo de

salvar Ifigénia, poupando-a do sacrificio:

Tépd 8' 0UK ATOKTEVE 'Y® TEKVA' KOV TO GOV PEV €V
Tapd 6iknv €éotal kakiotng ebvidog Tuwpia,

€ue 8¢ ouvtnéouol VOKTEG uépal Te Sakpuolg,
dvopa SpdvTta kov Sikala Taldag oOG Eyevaunv.
TadTd ool Bpaxéa AédexTal kai oot kail patdia

el 82 ) BovANL YPOVETV €D, Td' £yo ONow KAADG.

Eu é que nao materei filhos meus: ndo te regojizaras contra a justica
com o castigo duma esposa infiel, enquanto eu, dias e noites, me
consumirei em lagrimas, por proceder de modo impio e
barbaro518contra filhos que gerei. Breves, claras e simples sdo estas
coisas que te digo; tu podes ndo querer pensar direito, mas eu agirei
como devo (396-401).

A maneira como o pai de Ifigénia conclui a sua resposta a Menelau, dizendo, de
maneira redundante, que as suas palavras sdo “claras e simples” (ca@f] kai paidia),
aparentemente encerra a questdo do sacrificio de Ifigénia: apesar da ameaca a salvacido
da jovem advinda da interceptacdo da carta por Menelau, Agamémnon resistiu aos
argumentos de Menelau e estd convencido de que colocar os seus assuntos em boa
ordem, uma traducdo possivel para as enfaticas ultimas palavras do verso 401, significa

priorizar o seu papel de pai e a familia em detrimento da gléria militar e politica que

517 Fialho 2016: 89.

518 Como se pode captar pela comparagdo do texto grego com a tradugdo, o termo “barbaro” ndo
estd no texto original, sendo uma infeliz inser¢do por parte do tradutor, pois nos leva a pensar
que Agamémnon esta replicando diretamente a utilizacdo de BapBapovg por Menelau em 372.

190



poderia nascer com a vitéria dos gregos contra os troianos>!?. A resolugio de
Agamémnon ¢, ainda, elogiada pelas mulheres do Coro que, compreensivelmente,
enaltecem o respeito aos filhos mostrado pelas palavras atuais de Agamémnon, “bem

diferentes das ha pouco pronunciadas” (402)529,

Como tipico da tragédia euripidiana, nos temos um didlogo em esticomitia que
segue a cena de d&ywv propriamente dita, cuja natureza geralmente refor¢a a
incompatibilidade entre as duas visGes expostas pelas personagens no momento do
aywvszl, A esticomitia entre Agamémnon e Menelau segue destacando visdes distintas

sobre o tema da @u\ia, com Menelau sentindo-se isolado e sem amigos>22,

O comentdrio feito pelo Coro entre os discursos de Agamémnon e Menelau
corrobora, ainda, o sentido de antagonismo conferido pelo debate: “Terrivel é entre
irmaos haver censuras e lutas, / quando tombam em discérdia” (6ewvov kactyvitolol
ylyveabal Yroyoug / uaxag ', dtav mot' éumécwoty eig Epwv. 376-377)523,

Como em As Fenicias, o poeta destaca o efeito nocivo da querela entre irmaos. Nao é
gratuito que Euripides utilize a metdfora do conflito entre irmaos para pensar a vida

politica nas suas ultimas peg¢as. Com a disputa entre os Atridas, o poeta articula duas

519 0 julgamento de Kovacs 2003: 86 acerca deste discurso de Agamémnon (“This may be a
fragment of FP. The rest is clumsy in expression and irrelevant in thought”) é demasiado severo.
E perceptivel que o editor da Loeb esta desconfortavel com as afirmagdes criticas a Guerra de
Troia, como foi comentado na primeira seccdo deste capitulo. Os problemas linguisticos
existentes nestas linhas de Agamémnon nao parecem mais graves, por exemplo, do que a parte
final de outro discurso de Agamémnon (538-542) que Kovacs considera como auténtico. Prefiro
seguir Diggle em considerar a intervencdo do rei de Micenas em 378-401 como possivelmente
euripidiana. Mastronarde 2010: 235 n. 48 defende (pace Kovacs) a autenticidade dos discursos
de Menelau e Agamémnon no quadro do primeiro episédio.

520 Nao penso que Collard; Moorwood 2017: ad 402-403 estejam corretos quando escrevem que
as palavras anteriores que o Coro menciona referem-se ao que disse Menelau acerca da alegria
com a qual Agamémnon decidiu pelo sacrificio da filha. O Coro refere-se, antes, ao proprio fato
de que Agamémnon, na pré-histéria da peca, tinha se decidido pelo sacrificio de Ifigénia, de sorte
que as suas palavras atuais sdo “nobres” (cf. kodA@®¢g 403) porque diferentes daquelas do passado
que condenavam a jovem.

521 Cf. Lloyd 1992: 13.

522 £ curioso notar que, em Orestes, como vimos no primeiro capitulo, Menelau é acusado de ser
um mau amigo, sendo Orestes que se encontrava isolado e abandonado pelos amigos. Esta
comparacdo é proficua para relembrar que, na tragédia grega, a caracterizacdo da personagem
estd, as vezes, secundarizada diante da necessidade dramatica da cena em questdo. Sobre este
assunto ver o excelente artigo de Gould 1978.

523 Eu modifiquei ligeiramente a traducdo de forma a conformd-la ao texto de Diggle, que
imprime Yéyoug (“censuras”) em vez de Adyovg (“discussdes”).

191



dimensdes temporais e cognitivas: a do tempo mitico, pois esta cena rememora, de certa
forma, o conflito inicial entre os irmaos Atreu e Tiestes que tanto problema ocasionou
para os seus descendentes; a do tempo histérico contemporaneo a peca, no qual os
cidaddos da cidade, entendidos metaforicamente como irmaos, lutavam entre si nos
conturbados anos que encerram o século de ouro de Atenas52% N&o estaria o poeta
sugerindo uma homologia entre a acdo da peca e a a¢do politica do seu tempo, que
consiste na afirmacao de que as divergéncias sobre o sentido da Guerra (de Troia para o
mundo mitico, do Peloponeso no ambiente histérico) e dos sacrificios que os cidaddos
estdo dispostos a fazer para po-la em marcha estdo alimentando uma guerra fatricida?
Nesse sentido, o desmembrando da unidade dos Atridas, tdo caracteristico da Iliada>25,
que acontece em Ifigénia em Aulis, nio seria outra maneira de falar do desmembramento

do corpo civico ateniense?526

Ao tratar da otdolg adeA@v (“disputa dos irmios”), Euripides insere-se no
interior de um pensamento corrente na cultura grega acerca dos conflitos que nascem
entre irmaos527. Os Trabalhos e Os Dias de Hesiodo sdo ja assentados em uma disputa
entre o narrador e o seu irmdo (Perses), a ponto que a relagao entre eles transforma-se
num paradigma a ser evitado para quem deseja engajar uma amizade com um amigo
(706-714). O Coro dos Sete Contra Tebas de Esquilo transparece a polui¢ido advinda do

homicidio reciproco de dois irmaos (681-682).

A Odisseia, por sua vez, menciona a desastrosa desavenca entre Agamémnon e
Menelau ap6s a tomada de Troia. Nestor relata a Telémaco o “regresso doloroso” (iii
132) dos Aqueus que iniciou com um “conflito” (€pwv 136) entre os filhos de Atreu que

foi repleto de “palavras agrestes” (xaAemoiow ... éméecolv 148). Os irmaos discordavam

524 Vide o famoso pensamento de Lisias no Contra Eratdstenes (92) de que o maior crime dos
Trinta Tiranos foi ter despertado uma guerra impia entre os irmaos e seus co-cidadaos.

525 Na linguagem formular da Illiada, Agamémnon e Menelau sdo, muitas vezes, indissociaveis e
simplesmente referidos como Atridas (cf. Rousseau 1990).

526 Sobre a metafora dos irmaos como uma forma de pensar a ataotg, cf. Loraux 2002: 197-213.

527 Para o objetivo do presente debate serd enfatizado o lado conflituoso da relagido fraternal. A
relacdo entre irmaos possuia, bem entendido, uma imagem ambigua entre os gregos, ora poderia
ser pensada como uma relagdo problematica, ora como um modelo de concérdia. Afirma Loraux
2002: 203 “Between adelphoi, then, conflict would be as natural as friendship”. Azoulay 2004:
329, seguindo um pensamento semelhante, afirma que “Entre freres, le conflit et 'envie sont
aussi naturels que l’amitié”. Um tom similar estd presente na breve reflexdo feita por
Agamémnon sobre a amizade nos versos 508-510 de Ifigénia em Aulis.

192



sobre a retirada da armada grega da planicie de Troia apds ter conquistado a cidade:
Menelau queria partir imediatamente, enquanto o seu irmdo julgava mais prudente
permanecer mais tempo de modo a oferecer hecatombes para acalmar a ira da deusa
Atena. Como resultado da querela, o exército grego dividiu-se, uma parte ficando com
Menelau, a outra com Agamémnon, iniciando, assim, o penoso regresso dos gregos.
Desse modo, a indisposicdo de Atenas e Zeus com o exército grego fragilizou qualquer
plano de regresso dos Atridas, impotentes para salvar a maior parte dos seus homens.
Esta histdria é contada por Nestor a Telémaco, sendo notavel o fato de que Nestor, longe
de atuar como uma figura de media¢do como na Iliada, assume completamente um lado
(este de Menelau) na disputa>28, Ja neste exemplo épico, as coisas se passam como se
nenhuma voz de autoridade tivesse legitimidade para interromper uma oTtaolg
ASEAPDV.

Uma querela entre os Atridas foi, ainda, encenada em palco por Euripides em outra
peca que nos chegou apenas em formato de fragmentos, o Télefo, datada de 438 e que
conta um episédio mitico imediatamente anterior ao que sucede em Ifigénia em Aulis. A
semelhanca do mito de Filoctetes, Télefo - filho de Héracles e Auge - sofria de uma
doenca terrivel e, como Filoctetes, ele teria que, de algum modo, fazer as pazes com os
seus inimigos para ser curado, o que significaria, de acordo com oraculos divinos, a
continuidade da expedicdo grega contra os troianos. Télefo foi ferido por Aquiles na
incursdo grega ao seu reino, Misia, no quadro de uma primeira expedi¢do grega a Troia.
Um oraculo de Apolo predisse que a sua ferida s6 poderia ser curada pelo proéprio
agente que causou a doenga. Assim, Télefo retorna para a Grécia de modo a encontrar o
Pelida. Ele encontra-o junto com os outros chefes gregos, que estdo planejando uma

nova incursio a Troia, que sera a famosa expedicio contra os troianos.

Talvez no inicio do primeiro episédio de Télefo, como em Ifigénia em Aulis, tivesse
existido uma querela entre Agamémnon e Menelau>2?. Pelos fragmentos que possuimos
ndo fica explitica a real pertinéncia desta cena para o conjunto da peca, mas desde que

Euripides incluia na histdria de Télefo um oraculo, segundo o qual os gregos precisavam

528 Um fato comentado recentemente por Sammons 2014: 2-9, cujo artigo fornece uma excelente
discussdo sobre a querela de Agamémnon e Menelau em Homero.

529 Sigo, aqui, a opinido de Jouan 1966: 231, que pensa que o debate entre os Atridas aconteceu
no comeco do primeiro episédio.

193



do heroéi da peca para servir como uma espécie de guia até Troia, esta vontade divina
pode ter servido como argumento para um &ywv entre os dois principais chefes gregos
sobre a legitimidade da Guerra de Troia. Os dois principais fragmentos que sdo

atribuidos ao debate dos Atridas sdo, com efeito, sobre a Guerra:

Fr.722 (Agamémnon para Menelau):

10" 6TroL Xp1Llels” oVK dmoAoDpat
Tfi¢ o1i¢ ‘EAévn g olveka

Podes ir para onde desejares, eu ndo morrerei
por tua Helena.

Fr. 723 (Agamémnon para Menelau):

Iaptnv EAayeS, Kelvnv KOGUEL
TG 8¢ Muknvag NUETS iSilat

Tu obtiveste Esparta, governe neste lugar!
Micenas, no entanto, nos pertence.530

O fr. 719 talvez faga parte do debate: “Deveriamos nos, gregos, sermos escravos dos
barbaros?” ("EAAnvec dvtec PopPipoig dovAievoopev;). Esta pode ser uma frase de Menelau
reforcando a necessidade da guerra, enquanto o seu irmdo poderia estar hesitante em
empreendé-la em razdo da frustacdo gerada com a falhada primeira expedicdo e a evidente
auséncia de um guia que conduzisse os gregos adequadamente a Troia, algo resolvido na pega

com a presencga de Télefo>3!.

A semelhanca do teor destas linhas com os versos do debate dos Atridas em
Ifigénia em Aulis é evidente. Nas duas pecas, Agamémnon levanta dividas sobre a
legitimidade dos gregos engajarem uma guerra contra os troianos por causa do rapto de
Helena, enquanto, possivelmente, Menelau, também em Télefo, cumpria o papel de
discursar a favor da Guerra. O Télefo e a Ifigénia em Aulis possuem, portanto, muitos

pontos em comum, como nhota o comentdrio da Aris & Phillips aos fragmentos

530 Note a similaridade com o verso 582 de Andrémaca, que contém uma critica de Peleu a
Menelau: “Ndo te basta o poder sobre os habitantes de Esparta?”

531 Alternativamente, o fr. 719 pode ser de algum chefe grego, talvez Aquiles, questionando o
papel de Télefo como guia da expedicdo grega (cf. a nota escrita por Collard et al. 1997: ad 719).

194



euripidianos: “a delayed departure for Troy, a challenge to the campaign’s legitimacy,
the Atreidae in conflict, Achilless as a naive man of action, a ‘political’ Odysseus, and a

resolution allowing the war to proceed”532.

Se também levarmos em conta que a Andrémaca de Euripides contém, através do
discurso de Peleu (590-641), a critica mais devastadora a Menelau no corpus tragico, e
que esta admoestacdo igualmente destaca a loucura em fazer uma guerra para reaver
uma mulher infiel, perceberemos que, neste debate dos Atridas em Ifigénia em Aulis,
Euripides reitera um topos literario que ele ja tinha explorado nas décadas anteriores.
Nada de muito novo, portanto, neste retrato de um Menelau insanamente aferrado ao

seu casamento e de uma Guerra cuja necessidade é posta em causa.

Em geral, uma cena de dywv em Euripides conclui com a saida de palco de um dos
dois debatedores, o que sinaliza o fim deste tipo de cena333. Como observou Michael
Lloyd>34, isto ndo acontece com o debate entre Agamémnon e Menelau em Ifigénia em
Aulis: de maneira excepcional, nenhum dos contendores sai de palco ao fim do debate,
ndo existindo nenhuma indicacdo do fim do didlogo formal. Pelo contrario, ha uma
passagem abrupta para uma cena seguinte com a entrada do mensageiro que vem
informar aos Atridas a chegada ao acampamento grego de Clitemnestra, Ifigénia e o bebé

Orestes (414-439)535,

Como vimos, Agamémnon concluiu a sua resposta a Menelau de uma maneira
categorica: ndo ird sacrificar a proépria filha como condi¢do para a realizacdo da Guerra
de Troia. Como observa Mastronarde, Agamémnon, neste momento, surge como uma
personagem bem mais decidida do que o rei hesitante que tentava escrever uma carta
no proélogo da pega®36. A partir deste ponto, a audiéncia poderia esperar uma das duas
alternativas: 1- a acdo da peca continuaria a sua tentativa em contradizer o fato mitico
de que a Guerra de Troia precisa ter lugar, de sorte que o publico poderia indagar se
Agamémnon continuaria com o plano do envio da segunda carta a Argos, mesmo

sabendo que Menelau sabe do plano e, provavelmente, o contara para os demais chefes

532 Collard et al. 1997: 24.
533 Lloyd 1992: 3-5.
534 Lloyd 1992: 3-4.
535 Ryzman 1989: 111 equivoca-se ao dizer que Menelau sai de cena no verso 412.
536 Mastronarde 2010: 236.
195



ou mesmo para a armada inteira, ou se o esposo de Clitemnestra teria outro plano para
salvar Ifigénia do sacrificio, o que significaria ter que defender esta posicdo perante o
irmdo e quem mais souber das suas inten¢des>37; 2- a acdo da peca alinha-se ao
inevitavel - do ponto de vista da tradicdo mitica - sacrificio de Ifigénia e salvacdo da
empreitada a Troia, o que para tanto precisa, de algum modo, da aceitacdo de um
aparentemente assertivo Agamémnon que quer salvar a filha.

Ifigénia em Aulis é tio rica em peripécias que, ainda no primeiro episédio, o publico
viu um esboco de desenvolvimento das duas opg¢des acima. Uma linha da narrativa
seguia contradizendo o mito por postular a salvagdo de Ifigénia. Agamémnon ndo
precisou enviar a carta para Argos ou formular outro estratagema para poupar a filha,
pois o proprio Menelau profere um discurso no qual ele anuncia que renuncia a ideia de
sacrificar Ifigénia (473-503). Quando Menelau termina o seu discurso, no verso 503, nds,
aparentemente, temos uma conclusio absolutamente insélita do &ywv que iniciou com
trocas de acusagdes pessoais entre os irmaos: eles agoram compartilham, ao que tudo
indica, a mesma deliberacdo de salvar Ifigénia e, assim, desmobilizar o exército,
frustrando a expedicdo a Troia>38. Uma segunda linha de desenvolvimento surge logo em
seguida a mudanca de ideia de Menelau: Agamémnon, novamente, altera a sua decisao e
passa a argumentar que o sacrificio de Ifigénia é inevitavel, ndo existindo, portanto,
solucdo para salva-la. Vale a pena determos-nos um pouco sobre estas sucessivas
mudancas de pensamento acerca do destino de Ifigénia e da campanha contra Troia que,
como comenta Marlene Ryzman539, sdo responsaveis pela aceleracdo da acdo que vemos
na Ifigénia em Aulis.

A mudanca de ideia de Menelau a favor da vida de Ifigénia, com efeito, poderia

gerar uma concordancia impressionante entre as personagens principais da pega contra

537 Se este é o caso, o publico, dada a experiéncia que teve alguns anos antes com Orestes, poderia
criar a expectativa que seria apenas no éxodo que o mito retornaria a sua trilha tradicional,
talvez com uma nova intervencdo de um deus ex machina.

538 Lloyd 1992: 15-6 mostra como esta concordancia entre Agamémnon e Menelau é singular no
contexto da estrutura das cenas de debate formal em Euripides. Trata-se, em certa medida, como
escrevem Collard; Moorwood 2017: 413-414a, de um “anti-agon”. O estranhamento do publico
com esta convergéncia de opinido das duas personagens durarg, contudo, pouquissimo tempo,
uma vez que o acordo entre os Atridas sobre o tema de Ifigénia, como se discutira em seguida,
nao se concretizara.

539 Ryzman 1989: 111.
196



a necessidade mitica da Guerra de Troia, cuja inevitabilidade é enfatizada nas odes
corais. A mudanca de ideia de Menelau é apresentada em um discurso (473-503) que
que pode ser pensado em torno de trés aspectos essenciais: justificativa para a alteracao
da decisdo que abre (473-476) e fecha o discurso (500-503); explanacdo da razdo que
explica a mudanca de ideia, dividida em duas partes (477-480; 485-494); antincio da
nova decisdo, em termos gerais (480-484) e especificos (495-499).

Menelau sente a necessidade de jurar (cf. xatopvopt 473) que falara o que
realmente pensa (cf. &AL’ 6oov @pov®d 476) “sem dolo algum” (476)54. Eis como

Menelau explicita a razdo para a sua mudanga de ideia:

€yw o' am' 660wV £kParOvT' iBwv Sdkpu
DKTLPA KAUTOG AVTAPTKA 00L TIAALY
Kol TOV ToA®V E€a@loTapatl Aoywv,
oVk £g ¢ 8ewvdg, eipl §' ovmep €1 oV VOV,

Ao ver-te, de teus olhos o choro derramando, me condoi, e eu mesmo
chorei por meu turno e as palavras de ha pouco renuncio, ndo querendo
ser para ti um malvado. Na tua situacdo me ponho (477-480).

Tl BoVAopat yap; o yapoug EEapEToug
GAAovg AdBotp’ &v, el yapwyv tpeipopat;
AAA" dmoAgocag AdeA@AY, OV ' TKLOT €XpTlv,
‘EAévnv Edwpal, TO Kakov avti Tayadod;
&pwv véog T' 7, TIplv T TTpdypat éyy\0ey
OKOTIGV £0€T80V 0loV NV KTEVELY TEKVAL

A WG T¢ ' £Ae0G TG TAAALTIWPOU KOPNG
€0MABg, ouyyévelav évvooupuévml,

1 TOV U@V EkatL BveoBal yapwv

HEAAEL TL &' ‘EAévng TtapBevwL TijL ofjL pHETQ;

Que quero entdo? Outros esponsais ilustres ndo terei eu, se esponsais
desejar? Irei sacrificar o meu irmao, o ultimo a quem eu deveria fazer
mal, preferindo-lhe Helena, o ignébil ao que é bom? Ah! Eu era um
novato sem senso, antes de analisar o problema de perto e

540 Eu entendo que a mudaca de ideia de Menelau é sincera e ndo um mero jogo de manipulagdo
retorica ou um artefato carregado de ironia ou hipocrisia. Concordo com Goossens 1962: 719 n.
79: “Si Ménélas n’est pas sincére, comment veut-on que le public devine que son grand serment
‘par Pélops et par Atrée’ (473 ss.) est un parjure?” Além disso, como notam Collard; Morwood
2017: ad 473-503, a mudanga extrema de posicdo de Menelau é compreensivel dentro do
quadro de verosimilhanca da peca. Outros criticos, contudo, advogam que Menelau ndo é
sincero, como, por exemplo, England 1891: xvi e Ryzman 1989: 113.

197



compreender o que é matar um filho. Alias, da pobre donzela a
compaixdo me sobreveio, ao entrar no parentesco que me une a ela que,
por causa dos meus esponsais esta prestes a ser imolada. Que tem
Helena a ver com a tua filha? (485-494).

Com esta nova posicdo anunciada, Menelau sugere ao irmdo a decisdao de
desmobilizar o exército (495-499), renunciando, assim, a tarefa da Guerra de Troia. A
mudanca de opinido é mesmo vertiginosa, pois alguns versos antes Menelau tinha, se os
versos sdo auténticos, sustentado que valia a pena empreender a Guerra mesmo com o
preco do sacrificio de Ifigénia (370-372; 410). O mesmo Menelau, segundo o relato do
irmdo, o tinha convencido a ndo desmobilizar o exército apds ter conhecimento do
oraculo de Calcas (94-98). Como varios criticos notaram>4!, parte importante dos
motivos que Menelau aponta para a sua mudanca de pensamento ja tinha sido referida
por Agamémnon, como, por exemplo, a insensatez em empreender uma guerra por uma

mulher igndbil como Helena.

Se estes pontos ja tinham sido referidos por Agamémnon e nos deixam com uma
sensacdo de repeticdo, o mesmo ndo pode ser dito de uma outra ordem de motivacdo
que Menelau assinala para explicar a sua nova decisdo: o mesmo herdéi que interceptou a
carta que poderia salvar Ifigénia, que acusou Agamémnon de ser um péssimo lider e
amigo por ter tramado este plano, agora diz que sente piedade diante da situacao de
Agamémnon e de Ifigénia. Menelau expressa este tema através da presenga importante
do léxico ligado a piedade (@wtipa 478; €Aeog 491) e a lamentagdo (Sdaxpv 477;

Saxkpvolg 496; Sdaxkpuva 497). O Atrida sente, assim, compaixdo diante da sorte de

Agamémnon e de Ifigénia.

Pois bem, £€\eog, usado por Menelau no verso 491, é precisamente o termo usado
por Aristoteles na sua Poética para descrever a piedade e o temor como as emogdes
principais que a tragédia despertava na sua audiéncia (cf. éAéov kal @o6fov 1449b 27).
Como veremos na sec¢do acerca da decisao final de Ifigénia em sacrificar-se, o topico da
compaixdo estard novamente presente como motivagdo para a mudanca de atitude da
jovem, de sorte que a mudanca de ideia de Menelau serve como um modelo inicial a

partir do qual a audiéncia podera interpretar a conversdo, feita por Ifigénia, da sua

541 Por exemplo, Maria de Fatima Silva em Pais de Almeida 1998: 188 n. 58.
198



compaixao por Aquiles em direcdo a acdo do sacrificio que salvara o Pelida e permitira a

Guerra de Troias42,

Para compreender esta atitude do rei espartano, que agora defende a salvacao da
filha de Clitemnestra, precisamos perguntar-nos o que aconteceu em palco entre o
aparente fim do didlogo (415) e o discurso no qual Menelau anuncia a sua mudanga de
ideia (473-503). Neste intervalo de tempo, teve lugar a intervencao de um mensageiro e

areacao de Agamémnon ao que foi anunciado.

0 mensageiro informa para os Atridas a chegada ao acampamento grego da familia
de Agamémnon: Clitemnestra, Ifigénia e o bebé Orestes. Além dessa mensagem factual, o
mensageiro comenta a reacdo da armada diante da chegada de Ifigénia: eles cogitam
sobre o que ela veio fazer em Aulis, talvez, pensam, casar-se com algum dos chefes. Por
fim, 0 mensageiro termina a sua intervencdo proclamando o dia de alegria que chegou

para a jovem, pois ela vai casar-se.

Toda esta interven¢do do mensageiro (414-449) é um extrato inserido na obra por
maos estranhas ao poeta original, desejosas de incluir a versao privada do oraculo de
Calcas. Além disso, toda a gama de comentarios dos ignorantes gregos acerca do que
Ifigénia veio fazer em Aulis é inauténtica. O gosto por este tipo de comentario inocente e
que conduz a uma certa ironia dado o conhecimento que a audiéncia ja possuia da razao
para a jovem estar em Aulis é, alias, caracteristico de algum revisor que trabalhou este

material ap6s a morte do poeta, como sustenta Kovacs>43.

542 Lawrence 1988: 96 observa, inteligentemente, que Menelau surge como uma personagem
movida pelas emocgdes. Na troca de insultos com o Ancido acerca da carta secreta de
Agamémnon nds vimos um Menelau irascivel, enquanto agora ele sente tristeza e compaixdo
pelo irmdo. Desse modo, afirma o estudioso: “Menelaus changes his mind about his niece's
sacrifice not after mature reflection, but because his prevailing emotional state had changed
from anger to sadness”.

543 Kovacs 2003: 79-80. Este antuncio do mensageiro é classificado no grau mais inauténtico por
Diggle, “ndo euripidiano”, e tem sido considerado interpolado por muitos editores, alguns dos
quais elencados por Jouan 1983: 132 n. 4. Note a entrada abrupta do mensageiro, cuja primeira
frase se faz com meio-verso (& HaveAAfvwv &vaE 414), uma técnica, segundo Kovacs 2003: 80,
sem paralelo na tragédia do século quinto, embora Collard; Moorwood 2017: ad 414b-441
encontrem um paralelo significativo em S. Ph. 974. O exemplo assinalado pelo recente
comentario a peca nao altera, contudo, a impressdo de que esta entrada do mensageiro esta
muito mais afinada com a comédia nova do século quarto do que com a tragédia do quinto. Note,
também, que a ordem dada pelo mensageiro para a preparacao dos rituais de casamento de
Ifigénia (435-439) pressupde a versdo privada da profecia de Calcas, sendo obra do
interpolador.

199



Apesar dos problemas estilisticos da intervengcdo do mensageiro, a logica da
narrativa pede que haja alguma cena deste tipo que anuncie a chegada da familia de
Agamémnon ao acampamentos4, E justamente a chegada da esposa e da filha que
Agamémnon reage no monoélogo que segue o mensageiro. Este discurso de Agamémnon,
imediatamente anterior a mudanca de ideia de Menelau, assinala, implicitamente, a
propria alteracdo de mente de Agamémnon. Apos ter reforcado ao seu irmdo que nao
sacrificaria a filha, a chegada da esposa e da filha informada pelo mensageiro leva o
chefe do exército a encarar o fato do sacrificio como algo categdrico, iminente, uma

necessidade de uma natureza que ele nao pode escapar:

Ai de mim! que hei-de eu dizer, desgragado? Por onde comecar?
Terrivel jugo da necessidade em que cail (¢ ol' &véyxng ledypat'
éumentwkapev). Um deus me iludiu a ponto de ser bem mais astuto
que os meus estratagemas (...) Esta infeliz donzela - donzela? Rapido,
ao que parece, Hades a desposara. (442-445; 460-461).

A citagdo do verso 218 do parodo de Agamémnon de Esquilo contida no verso 443
(“terrivel jugo da necessidade em que cai!”) tem sido muito destacada pela critica e, com
esta linha, Agamémnon realinha a sua agdo com a trilha consolidada do mito que prevé a
salvacdo da expedi¢do a Troia pelo sacrificio de Ifigénia545. Essa impressao de destino
inevitavel transmitida pelo substantivo &vdayxm, presente tanto no verso euripidiano
quanto no esquiliano, é explorada no breve didlogo entre os Atridas ap6s a mudanga de
ideia de Menelau, quando Agamémnon elogia as novas palavras de Menelau, mas sugere
que elas sdo inudteis para o momento, pois chegou-se a um “destino inevitavel” (eig
avaykaiog Toyag 511).

0 esposo de Helena tenta, ainda, extrair do irmdo o porqué desta inevitabilidade.
Ele pergunta: “Como? Quem te obrigard a matar a tua filha” (n@®g; tig 8" dvaykaocel oe
™V ye onv ktavelv; 513), Agamémnon responde: “A multiddo toda do exército dos
Aqueus” (amoag Axai@dv cvAAoyog otpatevuatos 514). Menelau ainda insiste, eles podem

enviar Ifigénia, que acabara de chegar ao acampamento, de volta para Argos (515), pelo

544 Uma observagao também feita por Bacalexi 2016: 55 n. 11.

545 Cf. Mastronarde 2010: 236-7 que resume os pontos em comum entre este discurso de
Agamémnon e o parodo da peca de Esquilo.

200



que Agamémnon responde que ha algo que ndo se pode ocultar: Calcas (518) e Odisseu
(524-527) poderdo revelar aos argivos o plano de sacrificar Ifigénia. Agamémnon diz
mesmo que os gregos podem sacrificar Ifigénia quer ele queira ou ndo, e mesmo que fuja

para Argos, os soldados irdo até a cidade para devasta-la (528-537).

Agamémnon passa, assim, da confianga em sua capacidade de resistir aos apelos de
Menelau de forma a salvar Ifigénia para a resignacao absoluta de que o sacrificio é um
ato irremediavel da fortuna em meros cem versos. Esta rapida e vertiginosa mudanca de
ideia, quando ja Menelau tinha concordado em salvar Ifigénia, justificada por este temor
a Calcas, Odisseu e ao exército, ndo convence muitos criticos. Como uma espécie de
corolario de uma certa metodologia de analise da peca, Said afirma: “si des convictions
aussi affichées ont pu disparaitre aussi rapidement, c’est qu’elles n’étaient qu'une
facade”546, Para a mesma estudiosa “Agamémnon fait constamment figure d’esclave dans
Iphigénie a Aulis”57, ele é “a la fois perfide et 1ache”548, A autora concordaria plenamente
com a caracterizacdo de Agamémnon feita por Clitemnestra no verso 1012: “Nao passa
de um miseravel e teme o exército em demasia” (kakd¢ TiG €oTt kai Alav TapBel
oTpatov)>49, Este verso, especialmente o verbo tapféw (“ter medo”), é tido como
essencial na caracterizagdo da figura de Agamémnon também por Herbert Siegel>>°. Para
este estudioso, o comandante da armada grega teme em demasia o exército aqueu e o
papel que Odisseu possa desempenhar estimulando os gregos contra o seu comandante.
Ao fazer isso, Agamémnon apresenta, como se fora uma for¢a externa, uma emogao - o
medo - que é produto do seu interior. Blaiklock>>! pensa que Agamémnon apresenta o
sacrificio como inevitavel, ndo tanto por medo, mas como um pretexto para empreender
a guerra e, assim, confortar a sua ambigao, que para o autor é o grande mével da acdo do
rei na peca. Jouan552, na introducdo da sua edi¢do da pe¢a, afirma que Agamémnon

esconde a sua ambigdo por comandar a guerra de Troia dissimulando-a como “razao de

546 Said 1989-1990: 368.
547 Said 1989-1990: 370.
548 Said 1989-1990: 371.
549 Said 1989-1990: 371.
550 Siegel 1981.
551 Blaiklock 1952: 115-7.
552 Jouan 1983: 32.
201



Estado”. Hartigan>3, por sua vez, concorda que o motivo apontado por Agamémnon, o
receio do comportamento de Odisseu, Calcas e dos gregos, é exagerado. Ela chama este
motivo de uma fantasia que esconde o desejo oculto de Agamémnon: ir para Troia.
Diferentemente de outros estudiosos, contudo, ela ndo enxerga Agamémnon
propriamente como um hipdcrita ou manipulador, mas sim como alguém que é “victim
of his own delusion”5%4, uma vez que nem para si mesmo ele admite plenamente que o

desejo de comandar a expedicdo é o que verdadeiramente move as suas decisdes.

Seja por temer em demasia a armada grega, ao ponto de criar uma fantasia em
torno disto, seja por usar o argumento da forca do exército ou da vontade de Artemis
como uma espécie de dlibi para colocar o valor da Guerra de Troia acima dos valores
familiares, o certo é que as interpretacdes elencadas no paragrafo anterior encaram que
a ameaca do exército grego ndo é real, sendo antes um exagero retorico que serve para
caracterizar a personagem de Agamémnon. Siegel sintetiza esta abordagem com as
seguintes palavras: “Although the army, the mass, does not exist as a real and actual
threat now or for most of the play, Agamemnon in his own mind fears it (25 - 27; 135 ff,;

443 ff; 513 ff,; 1267 - 1272; cf. 1012)"5%,

Esta leitura, penso, é bem fundamentada em relagdo a versao privada do oraculo de
Calcas que o texto que possuimos apresenta de maneira explicita. Ora, se o conjunto do
exército nada sabe sobre o sacrificio de Ifigénia, por que ele teria tanta for¢ca como
Agamémnon sugere para a realiza¢do do sacrificio? Quando o mensageiro entra em cena,
como vimos, os gregos fazem comentarios inocentes sobre o significado da presenca da
jovem no acampamento: sdo esses mesmos homens curiosos e admirados com a
presenca feminina que irdo matar a jovem a todo custo, mesmo que o chefe da expedicdo
ndo queira? Realmente, a acusacdo de Agamémnon contra a armada ndo convence, ela

parece esconder algo, como notam os criticos.

Uma explicagdo mais convicente, a meu ver, para explicar por que Agamémnon
deposita no exército grego a forca que, em ultima instdncia, tem o poder de decisdo

sobre o sacrificio de Ifigénia, consiste na ideia de que as coisas sdo desta maneira

553 Hartigan 1991: 157-182.
554 Hartigan 1991: 164.
555 Siegel 1981: 261.
202



porque, na versdo original da peca, a armada ja sabia do oraculo de Calcas desde o seu
anuncio. Se pensarmos na intervencdo do mensageiro que anuncia a chegada de
Clitemnestra e Ifigénia e na reagdo desesperada de Agamémnon a este antncio a partir
da versao publica do oraculo de Calcas, entdo toda a cena faz sentido: como os gregos
querem ir para a Guerra, a Unica chance de Agamémnon salvar a filha seria evitar a sua
chegada ao acampamento, pois se o exército souber da presenca da jovem, irad
pressionar os chefes para que o sacrificio seja executado de modo a agradar Artemis e

empreender a Guerra de Troia.

Em um recente artigo, Bryan Lush comenta claramente como a distingdo entre as
versdes privadas e publicas do oraculo contribui para o entendimento da razio pela qual
a chegada de Clitemnestra e Ifigénia assinala o fim da esperan¢a que Agamémnon nutria
desde o comego da peca em salvar a filha, bem como ajuda a entender porque a mudanga
de ideia de Menelau a favor da salvacdo de Ifigénia ndo consegue alterar este sentimento
de inevitabilidade que Agamémnon sente apds a armada tomar conhecimento da

chegada dos seus familiares:

Further, a public oracle explains the sudden changes of mind initiated
by Iphigenia’s presence in the camp, since Agamemnon would (and
does at lines 449-64) immediately assume the army’s demand for the
death of his daughter. Thus, Agamemnon’s frantic attempt in the
prologue to prevent her sacrifice ends at the instant in which he learns
of her arrival. In light of a public oracle, the full significance of his
complaint at this moment becomes clear, as he explicitly invokes the
inevitability of the loss of his daughter: “Into what yokes of necessity I
have fallen!” (443).556

Outro artigo recente também elabora argumentos que mostram que a consciéncia
de uma versdo publica do oraculo ajuda a fazer sentido as mudancas de ideia de
Agamémnon sobre o sacrificio. Diego Pellizzari comenta que, pelo texto que temos dos
manuscritos, o objetivo de Agamémnon no prélogo e no primeiro episédio é duplo:
impedir a vinda de Ifigénia de Argos para Aulis através do recurso da segunda carta e

evitar que o oraculo de Calcas, apresentado no prélogo como privado, seja difundido

556 Lush 2015: 211-2.
203



para o conjunto da armada. Nota corretamente o estudioso que o antincio do mensageiro
(414-449) desfaz o primeiro objetivo, uma vez que Ifigénia logrou chegar ao
acampamento. Agamémnon, contudo, entende como perdido também o segundo
objetivo, pois ele esta convencido de que de uma maneira ou outra a armada sabera do
plano e exigira o sacrificio. Pellizzari, corretamente, estranha o fato de Agamémnon ter
facilmente dado como inevitavel a perda do segundo objetivo por conta da chegada de

Ifigénia:

Quando si verifica il primo [objetivo], egli si abbando - na con troppo
facile - e sospetta - rassegnazione alla inevitabilita del secondo. Il
patetico monologo ai vv. 440-468 suona percio insincero, quasi fuori
luogo, e il voltafaccia successivo stridente.557

Se, continua Pellizzari, entendermos o conjunto da cena a partir de uma versao
original na qual todo o exército ja sabia da necessidade do sacrificio de Ifigénia para a
obtencdo de ventos favoraveis para a navegacdo até Troia, entdo Agamémnon tem
apenas uma meta desde o inicio da peca: impedir que Ifigénia chegue em Aulis. O relato
do mensageiro, assim, informa ao Atrida que ele falhou no tinico modo de ainda salvar a
filha, tornando mais compreensivel o desespero de Agamémnon e a brusca mudanca de
esperanga para inevitabilidade558. O interpolador, neste caso, teria adicionado os versos
em que Agamémnon sugere que Calcas e Odisseu irdo revelar o oraculo para a armada

(518; 524-527).

Tendo elucidado esta controvérsia, uma questdo permanece por ser respondida:
Por que Euripides arquitetou a peca de forma a conferir tanto poder a armada
estacionada em Aulis a ponto do mero fato dela reconhecer a chegada de Ifigénia
implicasse, para Agamémnon, que dai em diante seria impossivel salvar a filha? Com
esta questdo nds entramos na problematica mais pertinente para o tema da salvacio da

cidade, esta da relagdo entre o coletivo e os seus lideres no que diz respeito aos

557 Pellizzari 2012: 140.

558 Como observa Ferrari 1988: 33, a metafora do jugo da necessidade usada por Agamémnon
em Ifigénia em Aulis tem uma dimensdo bem mais restrita do que o seu referencial esquiliano,
pois na peca euripidiana a metafora incide limitadamente na ruina do objetivo de Agamémnon
de evitar a viagem de Ifigénia até Aulis através do recurso da segunda carta.

204



processos de tomada de decisdo sobre a condu¢ao da guerra. Para lidar com este topico,
contudo, precisamos comentar outras cenas na pe¢a que reforcam, igualmente, o poder

da armada enquanto um agente privilegiado que conduz as a¢des dos episddios da pega.

3. A suplica de Clitemnestra e o plano de Aquiles para salvar Ifigénia

0 breve segundo episodio (607-750) é marcado pela espetacular entrada em cena
de Clitemnestra, Ifigénia e Orestes sobre um carro e pela conversacdo de Agamémnon
primeiro com a sua filha, em seguida com Clitemnestra. Em ambas conversagdes o rei
tenta ludibriar a interlocutora com uma linguagem ambigua, que enumera ritos que
servem tanto para o pretenso casamento como para o sacrificio®>°. Com este artificio, o
poeta prolonga para o terceiro episédio (801-1035) a descoberta, por parte de
Clitemnestra e Ifigénia, mas também de Aquiles, de que se trata, na verdade, de um falso

casamento e que a jovem vai ser posta a sacrificio pelo proprio pai.

Ainda que Aquiles perpasse toda a peca devido ao plano do falso casamento, sendo
mencionado pela primeira vez no verso 100 ainda no prélogo e enaltecido pelo parodo
(206-230), ele apenas entra em palco no verso 801, no comeco, portanto, do terceiro
episddio. Como escrevem Collard; Moorwood>¢9, este episddio compreende trés partes:
1- um (inesperado) didlogo entre Aquiles e Clitemnestra, que possui um tom comico
pelo fato de que Clitemnestra pensa estar lidando com o seu futuro genro que afinal ndo
sabe nada sobre casamento com Ifigénia (801-854); 2- a intervencdo do Ancido que
tinha estado no prologo da pega, que aparece para esclarecer Clitemnestra e Aquiles que
o motivo do casamento é apenas um pretexto para trazer Ifigénia para o acampamento
na qualidade de vitima sacrificial (855-899); 3- Ciente do que esta reservado a sua filha,
Clitemnestra desespera-se e suplica ao Pelida que a salve junto com a sua filha (900-

1035).

559 Um tema explorado de maneira excelente por Foley 1982. Ver, também, Masaracchia 1983:
56-7.

560 Collard; Moorwood 2017: ad 801-1035.
205



Com a revelacdo do falso casamento no terceiro episédio e o desmascaramento da
mentira contada por Agamémnon, a pe¢a caminha para o seu desfecho que coincide com
a linha tradicional do mito. A partir deste episédio, o tema da salvacdo de Ifigénia
assume contornos mais concretos que culminara nas intervencgdes da propria virgem
acerca do seu destino. Também a partir da entrada de Aquiles a peca comega a explorar
o uso especifico do 1éxico ligado a salvagdo: a forma verbal ocwl{w e o substantivo
ocwtnpla. De forma compreensivel, as ocorréncias destes termos iniciam na segunda
parte do episédio, a partir da intervencdo do Ancido que esclarece o plano de
Agamémnon. Dai em diante, o 1éxico da salvacdo entra definitivamente no nucleo
tematico da pegas6l,

A primeira ocorréncia do vocabulario neste epis6dio dar-se, de maneira algo
surpreendente, com o Ancido562. O Velho externaliza a sua predile¢do por Ifigénia: “O
Fortuna e providéncia minha, salvai a quem eu quero” (& TVxn Tpovold 8' Hurj, cHoad’
oUG éyw BéAw 864). Esta frase resta um mistério para Clitemnestra e Aquiles, que
anseiam por saber o que afinal o Velho tem a contar. E notério que seja uma figura sem
nome a informar a noticia que conforma o ponto de viragem da peca: “Tua filha, o pai
que a gerou, com a sua prépria mao estd para mata-la..” (873). De fato, com a troca de
acusacdes entre Agamémnon e Menelau e a desconfianca gerada em torno do seleto
grupo que sabia do oraculo de Calcas (incluindo Odisseu), ndo sobrou nenhum hero6i
para expor a verdadeira razdo para a presenca de Ifigénia em Aulis. E, assim, o Ancido,
que parecia submisso e leal a Agamémnon no prélogo©%3, reaparece no terceiro episoédio
para entregar uma informacgdo crucial sem autorizacdo e sem conhecimento do seu
amo>%4, Com o verso 860, ficamos sabendo que este escravo fora dado a Clitemnestra

por Tindareo e, com o verso 871, somos informados pelo préprio Ancido que ele prefere

561 Jouan 1983, 141 n. 5 atesta o carater essencial do tema da salvacdo para a pega.

562 Antes do terceiro episédio, o verbo cw(w aparece no verso 302, com o significado, menos
interessante para o intento deste trabalho, de “preservar” ou “guardar”.

563 A ponto de brigar com Menelau para manter em sua posse a segunda carta enviada por
Agamémnon e de afirmar que “é nobre dar a vida pelos amos” (312).

564 Um ponto bem destacado por Yoon 2012: 96-8.
206



Clitemnestra ao rei. Assim, como argumenta Yoon, estamos presenciando uma mudanca

de lealdade incomum por parte de uma personagem sem nome>%5,

Clitemnestra, incrédula em um primeiro momento com a noticia trazida pelo

Ancido, passa a demandar ajuda a Aquiles:

Mas tu vinga, 6 filho da deusa, o meu e o teu revés e a tua prometida
esposa - em vao, mas mesmo assim prometida. Depois de a Coroar eu a
trazia por noiva para ti, mas, afinal, € a morte que a conduzo; e a ti que
ndo a defendeste, censura te vira; porque, se pelos esponsais a ela te
nao uniste, foste, pelo menos, da infeliz donzela chamado noivo
querido. Eu te suplico pelas tuas barbas, pela tua dextra, pela tua mae -
porgue teu nome (6vopa ydp TO 66v), ao qual deves vingar, me perdeu!
(901-910) (..) Mas se tu sobre mim ousares tua mao estender, salvo
estamos; se ndo, perdidas somos (fjv 6¢ ToAunonig o pov / xeip'
VTEPTEIVAL, oecwUeD" el 8¢ p1), oV ceowueda) (915-916).566

E assinalavel, como criticos tém chamado atencéo, o fato de que a promessa de
casamento gera uma certa obrigacdo entre os noivos, de sorte que o mero envolvimento
do nome de Aquiles no plano é razio suficiente, pensa a rainha, para que Aquiles sinta-
se implicado na situagdo de Ifigénia>¢7. A suplica de Clitemnestra apresenta ao Pelida
uma razao para agir - ter seu nome envolvido no falso plano de casamento - que ele vai

incorporar completamente ao seu sentido de honra e, influenciarj, assim, a sua conduta.

565 “There is no parallel for such an abrupt and surreptitious change in allegiance” (Yoon 2012:
97). Note a exclamag¢do de Agamémnon no éxodo da peca: “Traidos foram os meus segredos!”
(Tpodédotat Ta kputTd pov 1140). Deserto 1998: 122 n. 16, afirma, ao contrario, que “o Velho
servo mantém uma posi¢ao constante ao longo da pega”.

566 Relativamente a estes versos, eis o julgamento de Diggle: 901-908: possivelmente
euripidianos; 909-910: possivelmente ndo euripidianos; 915-916: dificilmente euripidianos.
Kovacs 2003 condena apenas a linha 915, aceitando as restantes como pertencentes a primeira
apresentacdo da obra. Collard; Moorwood 2017 mantém estas linhas como auténticas. Ainda que
os versos 915-916 ndo sejam auténticos, a interpolacdo adicionou um pedido explicito de
salvacdo que é comum em cenas de suplicacdo.

567 Cf. Roussel 1915; Foley 1982. Enquanto Aquiles certamente aceita o seu papel como senhor
da noiva, a ponto de perceber que gracas ao uso do seu nome o seu corpo ja ndo era puro (940),
o status de Ifigénia ndo parece afetado pelo fato de ja ter cumprido uma parte dos rituais de
casamento. Assim, a sua condi¢do de jovem virgem e nio casada que deve ser ofertada a Artemis
nunca é posta em causa na peca (Pace Foley 1982: 162-3, que julga o status de vitima virgem
prejudicado pelos rituais de iniciacdo ao casamento).

207



Assim, em um discurso repleto de problemas de autenticidade (919-974)5¢8,
Aquiles, escreve Michelakis: “recognises himself in the image that Clytemnestra has
created for him and enters the plot with the intention of altering its route”>°. Desse
modo, o Pelida conclui o seu discurso afirmando ser uma espécie de deus protetor para
Clitemnestra e sua filha (973-974). Nao obstante o fato de que Aquiles aceita a stplica de
Clitemnestra e promete ajuda-la como um deus, ela reage com uma segunda suplica,
pedindo novamente ajuda, repetindo o mesmo argumento de que Aquiles deveria sentir-
se implicado na situagdo de Ifigénia devido ao plano do casamento (986-989; cf. 901-

910, supracitados).

Toda esta troca de discursos entre Clitemnestra e Aquiles (900-1035) é certamente
muito problematica, constituindo, pode-se dizer, o terceiro grande conjunto de versos
(além do prdélogo e da parte final do éxodo) que tem sido atacado por muitos editores>70,
Na impossibilidade de propor argumentos com uma minima seguranga de que sejam de
Euripides, ou mesmo da primeira apresentacdo da peca, penso que é ttil, de toda forma,
pontuar alguns temas que sdo reiterados nesta cena de stuplica ou que sdo apresentados
com uma amplitude nova e que terdo importancia no desenvolvimento seguinte da

intriga da peca.

Além das ocorréncias do 1éxico da salvacdo que ja foram referidas (864; 916), nds
temos, ainda, o uso da forma verbal cwBnoetal no verso 991, usada mais uma vez por
Clitemnestra a demandar a salvacdo da sua filha para Aquiles. As duas ultimas
ocorréncias de termos sobre este motivo neste terceiro episédio situam-se nas palavras
de Aquiles. Em 1007, isto é, na nova resposta que Aquiles fornece a repetida suplica de
Clitemnestra, ele reitera que vai salvar Ifigénia. Em 1018, nova referéncia por Aquiles
sobre a salvacao de Ifigénia, desta vez com o uso do substantivo e ndo do verbo. Esta

ocorréncia tem lugar dentro de um contexto que é preciso pormenorizar, uma vez que

568 Dificilmente euripidianos para Diggle. Para uma lista das propostas de interpolacdo feitas
pelos editores, ver Collard; Moorwood 2017: ad loc 919-974, que simpatizam com a proposta de
Stockert, que condena apenas 924-925; 963-964 e talvez 944-947. Jouan 1983: 141 n. 7 também
expOe a questao e alinha com a defesa da autenticidade deste discurso de Aquiles realizada por
Ritchie 1978.

569 Michelakis 2002: 87.

570 Cf. Collard; Moorwood 2017: ad 900-1035. Diggle considera todos os versos entre 919 e 1035
como dificilmente euripidianos.

208



configura a primeira via de salvacdo que emerge para Ifigénia desde o fracasso do plano

da segunda carta da Agamémnon.

Tendo aceitado ajudar Clitemnestra, o filho de Tétis prop6s uma agdo para salvar
Ifigénia. Em vez de armas, Aquiles sugere a persuasao:

LKETEV' EKETVOV PO TA 1) KTELVELY TEKVA'

fiv &' dvtiBaivny, TpoOg €U 6oL TTOPEVTEOV.

tein yap 10 xpfjlov £mBET'T 0V TOVUOV XPEWV
XWPEW' €xeL yap TolTo TNV owTnpilav.

KAYyw T' Quelvwv Ttpog @iAov yeviioopat
oTPATOG T &v 0V pEPPaLTO W', el TQ TPAypaTa
AEAOYIOUEVWG TIPACTOLUL LOAAOV T OOEVEL.
TKOADG 8¢ kpavBEVTWVY Kal TTpog Sovnv @idolg
ool T’ &v yévolto kav éuod xwpig Tade.t

Implora-lhe, primeiro, que ndao mate tua filha;

e, se resistir, junto de mim deves encaminhar-te.

Oxala o leves a cumprir vosso desejo, ndo urge entao

que eu intervenha; porque ela ja obteve a salvacao.

Eu cumprirei melhor para com um amigo

e 0 exército ndo me fara reparo, se a discordia

antes pela razao levar a bom termo, que pela forga,

se tudo terminar bem, a contento dos que te sdo caros

e de ti prépria, sem que eu nisso seja envolvido (1015-1023).

E uma pena para a investigacdo do tema da salvacdo que estas linhas, que
apontam para uma nova orientacdo deste topico no desenvolvimento da pecga, sejam
textualmente problematicas. Como nota-se pela presenca dos obeliscos (f) no texto
grego, as linhas 1017, 1022 e 1023 sdo corruptas e, ainda, o conjunto de versos possui

caracteristicas linguisticas que apontam para uma origem posterior ao século quinto571,

De toda maneira, o fato de que a cena seguinte ao terceiro estdsimo apresenta os
apelos de salvagdo a Agamémnon por parte de Clitemnestra e Ifigénia significa que
algum dialogo entre Aquiles e Clitemnestra sobre o poder da persuasdo teve lugar na

primeira encenacdo do drama.

571 Para a natureza da corrupc¢ao destes versos nos manuscritos ver England 1891: ad loc. Sobre
o verso 1017 ele afirma: “This verse is so corrupt that it seems to me impossible to determine
whether it was originally spurious or not”. England 1891: ad loc elenca algumas caracteristicas
linguisticas que apontam para uma origem tardia de 1018-1023.

209



O texto que nos chegou dos manuscritos apresenta um Aquiles demasiado
hesitante sobre o procedimento a adotar para salvar Ifigénia, que contrasta com a
confianca e coragem que demonstrou no comeg¢o do seu didlogo com a esposa de
Agamémnon. As suas frases que recordam a figura impulsiva, viril e irada da Iliada,
como as dos versos 899 (“Nao estou contente com o teu marido e ndo suporto a afronta
sem mais”) e 919 (“ Um coragdo altivo se exalta no meu peito!”) cedem espago para
afirmag¢des de prudéncia e moderagdo, como nas linhas 920-921 (“Mas sei com medida
agastar-me com os reveses e alegrar-me, quando as velas ficam pandas aos ventos”) e os
versos supracitados 1015-1023, que reforcam a supremacia da razdo (AeAoylopévwg)

sobre a forga (c0¢vel)>72,

O tema, revelado neste passo, da preocupac¢do dos chefes com a opinido da
armada é bem assentado na economia do drama e serd de suma importancia para o
grande golpe de teatro deste drama, a saber, a aceitacdo de Ifigénia em morrer
voluntariamente em prol da expedicdo contra Troia. Aquiles, portanto, aparenta, de
algum modo, estar oscilante quanto ao seu engajamento com a salvagao de Ifigénia, um

topico que também sera explorado na dltima parte da peca.

O curioso deste plano de Aquiles, entre outras coisas, é a sugestdo de que
Agamémnon teria autoridade suficiente junto aos outros chefes e a armada para
desfazer o intento do sacrificio e assim salvar Ifigénia. Ora, a partir da chegada de
Ifigénia a0 acampamento, Agamémnon reitera ao seu irmao que Odisseu e a armada
exigem o sacrificio e a continuacdo da empresa a Troia, de sorte que ndo lhe restaria
outra alternativa a ndo ser a resignacdo diante deste flagelo. Como veremos na proxima
sec¢ao, Agamémnon respondera as suplicas da sua esposa e da filha com discursos frios

que apenas reiteram como o poder da armada é superior ao seu, de forma que seria

impossivel contrariar os gregos.

Uma resposta para este dado pode ser buscada na proépria caracterizacio deste
potencial salvador de Ifigénia, apesar do carater hipotético de qualquer estudo sobre

Aquiles nesta peca por conta dos notoérios problemas textuais. O delineamento de

572 Cf. 0 uso de AgAoylopévol (“agir de acordo com um calculo”) em 922, um campo lexical
caracteristico de Aquiles na pega. Michelakis 2001: 92-5 tem observagdes inteligentes sobre o
modo como a razdo acaba por se impor sobre a ameaca de ira na conduta de Aquiles. Acerca de
Aedoylopévol, ver a pagina 102 do mesmo autor.

210



Aquiles como um jovem educado pelo centauro Quiron parece um dado mais seguro que
tenha vindo da primeira apresentacao da obra, haja vista que além das duvidosas linhas
de Aquiles apresentando a si préprio como um aprendiz de Quiron (926-927), nés temos
esta mesma informagdo vinda de Agamémnon através de um verso menos suspeito de
interpolacdo (709)573. Neste ultimo verso, o comandante dos gregos diz a sua esposa que
o chefe escolhido para casar com Ifigénia foi educado por Quiron “para que nio

aprendesse os costumes dos homens viciados” (v’ 16n 1 pabot kak@v Bpotdv).

A educacgdo de Aquiles por Quiron foi um assunto antigo e famoso entre os gregos
que assistiam as pecas de Euripides. Nds temos noticias vindas dos antigos de que este
topico formou o centro de um famoso poema didatico pés-homérico que os antigos
atribuiam a Hesiodo: os Xelpwvog ‘YmoOijkay, isto é, Os Preceitos de Quirons74 Neste
poema, hoje perdido, o centauro aconselhava o seu aprendiz de maneira, ao que parece,
similar ao narrador de Os Trabalhos e Os Dias que adverte certos comportamentos ao
seu irmdo. Com base em alguns poetas arcaicos, como Pindaro, bem como em pintura de
vasos e em mengdes feitas na comédia do século quinto, alguns especialistas levantam a
hipotese de que o conteudo deste poema versava sobre a antiga educagdo de teor
aristocratico cujo auge deu-se antes do surgimento da democracias’s. Pindaro, nas

Nemeias (III 43-55), alude que Aquiles aprendeu a caga, atividade tipicamente

573 Enquanto os versos 926-927 sdo dificilmente euripidianos para Diggle, o verso 709 é
classificado como possivelmente euripidiano, o critério mais préximo, como vimos, da
autenticidade consoante o eminente editor. As opinides divergentes dos criticos sobre a figura
de Aquiles derivam, muitas vezes, de um uso ingénuo da obra como se todo o nosso texto
remontasse as maos de Euripides. Lawrence 1988, por exemplo, possui uma leitura bastante
negativa sobre Aquiles sobretudo porque este critico elege os versos 962-967 como a chave
analitica essencial para entender as a¢des do Pelida. Ora, estes versos sdo precisamente aqueles
nos quais Aquiles afirma que teria concordado - se tivesse sido consultado - em participar do
plano de enganar Ifigénia fingindo um casamento que seria um sacrificio. Sendo este o ponto de
referéncia principal para entender a personagem, ndo é surpreendente que Lawrence 1988: 97-
9 conclua que Aquiles é hipdcrita quando diz a Clitemnestra que estd indignado com a farsa
acerca do plano de casamento. Basear uma interpretacdo da funcdo de Aquiles na peca tendo
como diapasdo este conjunto de versos é, no minimo, imprudente. Note, por exemplo, a estranha
mencdo em terceira pessoa a Clitemnestra (11 KAvtawuniotpa 963), como se nido fosse a ela que
Aquiles discursava.

574 Cf. os fragmentos 283-285 MW, com as correspondentes testimonia, em Merkelbach; West
1967.

575 Cf. Kurke 1990.
211



aristocratica, devido a educagdo de Quiron576. Na quarta Pitica, por sua vez, 0 mesmo
poeta evidencia que um dos ensinamentos do Centauro consistia em nao cometer acdo

ou palavra vergonhosa (cf. 104-105)577.

O tom de moderacdo e de preocupagdo com a prépria imagem diante dos outros
manifesto neste ultimo passo de Pindaro est3, também, presente na caracterizacdo de
Aquiles na Ifigénia em Aulis, um fato também revelado, como veremos em seguida, pelas
sucessivas ocorréncias de termos como aidwg (“pudor”; “vergonha”; “respeito”) e apet
(“virtude”). Estas nogdes de pudor, virtude e moderacdo contribuem, assim, para um

retrato alternativo ao irascivel Aquiles da Iliada, que é explorado também por Euripides

na peca em estudo>7s,

De forma a discernir o perfil deste potencial salvador de Ifigénia, penso que é
possivel aproximar estes versos de Ifigénia em Aulis que remetem a educagio de Aquiles
por Quiron com duas passagens dos cantos corais que lidam, elas também, com o tema
da educagdo. Ainda que o Coro, como é tipico, cante em termos abstratos e impessoais, é

assinalavel a semelhanca de tom das seguintes linhas com a educacio de Aquiles:

Staopol 8¢ puoels BpoTdy,
Staopol 8¢ Tpotol 1o &' op-
08¢ £€00A0V caes alel
Tpoali B' ai Tadevopeval
HEYQ PEPOVC’ £G TAV APETAV'
T0 T Yap aibelobal coplia,
ttav T é€alldocovoav £xel
XApLv UTTO Yvwuag écopavt
TO 8¢ov, évBa 0&a pépel

3

576 Em Homero, Aquiles possui dois tutores: Fénix e Quiron. O Centauro é explicitamente
referido como o responsavel por ter ensinado a Aquiles a arte da medicina (Il XI 832), enquanto
a musica e o arremesso de dardos também podem ter sido ensinados por Quirén segundo a
versdo da Iliada (cf. Mackie 1997). Note que na cena decisiva da embaixada a Aquiles no canto
nono da lliada é Fénix e ndo Quiron que assume o papel de tentar influenciar o Pelida através da
autoridade de ter sido seu educador. O artigo de Mackie 1997 é precisamente dedicado a
explicar este fato.

577 Neste passo de Pindaro o conselho é feito a Jasdo, outro famoso hero6i educado por Quiron.

578 Note, contudo, que ja na Iliada Aquiles queixava-se dos discursos dissimulados: “Como os
portdes do Hades me é odioso aquele homem / que esconde uma coisa na mente, mas diz outra”
(IX 312-313). Este traco de Aquiles é similar ao que o heréi afirma em Ifigénia em Aulis em duas
linhas, todavia, suspeitas: “Eu, porém, criado nas licdes de Quiron, homem tdo cumpridor,
aprendi a ter habitos simples” (¢paBov ToUg TpodTOUG aTtA0l§ Exev) (926-927).

212



KA£0G dynpatov BloTal.

Diversas sao dos homens as naturezas,
Diversos os seus caracteres, mas o que é bom,
segundo a justica, manifesta-se sempre;

os alimentos do ensino

muito contribuem para a virtude,

porque o simples pudor é ja sabedoria

que o dom inigualavel possui

de ver, pelo bom senso,

0 que convém, onde a fama coloca

gléria imarcescivel para a vida. (558-567).

oD TO ThG AidoTG 1) TO TaG ApeTag
oBével TL TpOoWTOV,

OTIOTE TO PEV AoeTITOV EXEL
SUvaoy, a 8" Apetda KATOTIL-

o00ev Bvatols adpeAettat

Onde esta a face do Pudor

ou da Virtude

que possam defender-te,

quando a Impiedade

detém o poder, e a Virtude, por desdenhada,
aos mortais nao da cuidado? (1090-1094).

Nas duas passagens acima, as no¢oes de Pudor (aid€ioBal 563; AiSoTg 1090) e
Virtude (Apetag 562; Apetdg 1090; Apetd 1093) sdo realcadas. A ideia transmitida pelo
verso 563 de que aidwg €, por si s6, uma co@ia (“sabedoria”), harmoniza bem com o
comportamento de Aquiles durante o seu debate com Clitemnestra, cuja emocdo de
inibicio face ao olhar dos outros, caracteristica do aiSwg579, estd reiteradamente
manifestada, a comegar pela preocupacdo constante de Aquiles sobre como os outros
poderiam encara-lo se o seu nome estiver envolvido em uma conspira¢do para matar a

jovemsso,

579 Ver a defini¢do de aidwg formulada por Cairns 1993: 2.

580 Concordo com Pellizzari 2012: 143 n. 47 que o motivo do apego de Aquiles a reputacao do
seu nome foi reforcado por algum revisor da peca. Ele nota, corretamente, alguns paralelismos
tematicos e linguisticos entre certas linhas do terceiro episddio e da seccdo em anapesto do
prologo, concluindo que um revisor posterior a Euripides tentou harmonizar este tépico nestas
duas partes da obra. De toda forma, a presenca do tema do «idw¢ em partes menos

213



Relativamente a aidwg, Lombard>8! faz uma constatacdo perpicaz: no curso da
esticomitia entre Aquiles e Clitemnestra, ambas as personagens, cada uma a seu turno,
preparam-se para sair de cena por sentir pudor ou vergonha mas acabam por ndo o
fazer pelo chamamento de uma outra figura dramatica. Assim, Aquiles no verso 830 diz
a Clitemnestra que é “improéprio” (aioxpov) conversar com mulheres e entdo comeca a
afastar-se da Rainha que, entretanto, o chama: “Espera. Por que foges” (831). Vinte
versos adiante é a vez de Clitemnestra despedir-se de Aquiles, com vergonha de ver o
homem que ela julgava ser o seu futuro genro mas que agora sabe que ndo o sera:
“Adeus! Pois ja nido posso olhar-te direito (o0 yap 6p6oic 6uuaciv), eu da mentira
joguete e vitima de indignidades” (851-852). A rainha, contudo, ndo sai de cena porque o
Ancido, inesperadamente, adentra novamente no palco. Ele traz, como vimos, a
revelacdo de que Aquiles e Ifigénia estdo envolvidos em um falso plano de casamento

elaborado por Agamémnonssz,

E este homem aristocratico, de habitos simples, que possui um forte sentimento de
honra vinculado a um apropriado comportamento diante dos outros que se apresenta
como um salvador para Clitemnestra e Ifigénia. A caracterizacdo de Aquiles possui,
ainda, alguns contrastes assinalaveis com a de Agamémnon: a emoc¢do de vergonha e
respeito cara a Aquiles parece ser deficitaria no rei de Argos, que nunca parece saber
bem como se comportar diante das outras personagens nem qual deve ser a sua postura
diante das situacdes dramaticas. Ambos os chefes, por outro lado, coincidem com a
percepcido de que o mundo da peca nido é mais aquele da Iliada, quando o chefe poderia
agir sem se preocupar em demasia com a opinido da armada, assim como a reacao do
heroi aos problemas ligados a sua honra consistia, na maioria das vezes, em um impulso
bélico de ferir o adversario. A proposta de Aquiles de tentar convencer Agamémnon
através do convencimento, antes do que pela forca, é mais préoxima do tipo de heroismo

registrado apo0s a Illiada, como o da Odisseia - no qual o heréi do poema precisa aprender

problematicas da peca da-nos alguma seguranga de que, mesmo sob uma forma menos real¢ada,
este assunto esteve na versio original da peca.

581 Lombard 1985.

582 Além do paralelismo indicado por Lombard, ha outras expressoes de sentimento de pudor no
dialogo de Clitemnestra e Aquiles que ocupa boa parte do terceiro episddio. Assim, nds temos
outras expressoes deste sentimento: em 821, Aquiles exclama a sua estupefacdo ao ver uma
mulher no acampamento grego: “Santo pundonor” (® mOTVL' aidwg), em 833 ele diz que teria um
sentimento de aidw¢ perante Agaménnon se tocasse na mao direita de Clitemnestra.

214



a adaptar o seu impulso guerreiro as inusitadas circunstancias que vive no decorrer do
seu regresso para casa - ou o de Pindaro, cujo heroismo vincula-se a um certo estilo de
vida competitivo e aristocratico que permite espaco para outras demonstracdes de

virtude além da forga fisicasss.

4. 0 percurso de Ifigénia: de vitima a ser salva a salvadora da Hélade

0 éxodo da peca (1098-1629) pode ser estudado a partir de uma divisdo em quatro
partes. A primeira (1098-1275) contém a efetivagcdo do plano proposto por Aquiles no
episodio anterior, isto é, Clitemnestra tenta persuadir Agamémnon a nao realizar o
sacrificio. Mesmo apds uma suplica da propria filha, Agamémnon reitera que esta
subjugado pelo exército e pela Hélade e que, portanto, ndo vai alterar o rumo dos
acontecimentos. A segunda parte (1276-1335), ja sem Agamémnon em palco, consiste
na emotiva monddia de Ifigénia, que lamenta a sua sorte e implora pela vida. A terceira
parte (1336-1509) contém o ponto de viragem da peca: Ifigénia transforma a
necessidade do seu sacrificio em um ato voluntario de bravura heroica e patriotica.

Ainda neste momento do éxodo, podemos incluir as reacdes de Aquiles e Clitemnestra a

583 Nao obstante a excelente discussdo de Michelakis 2001: 84-143 sobre a caracterizacio de
Aquiles na Ifigénia em Aulis, eu discordo da sua tese de que a Ifigénia em Aulis apresenta uma
desconstrucdo do heroismo de Aquiles (“the notion of heroism is detached, both figuratively and
literally, from the dramatic figure of Achilles” Michelakis 2001: 125). Este autor possui, na minha
visdo, uma leitura estreita do que seja heroismo, que apenas se basearia num teor competitivo,
bélico e anti-social. Sintomatico, nesse sentido, que o estudioso veja a falha de Aquiles em impor
a sua individualidade no meio social da peca como uma prova do seu malogro em ser um heroi,
como se ndo existisse uma dimensao também cooperativa e social na no¢ao de heroismo prévia
a Euripides. E importante, penso, reconhecer formas plurais de heroismo que nos sio
apresentadas pela literatura arcaica e que, como vimos, sdo refletidas no tratamento
diferenciado da figura de Aquiles em Homero, nos Preceitos de Quiron atribuidos a Hesiodo e em
Pindaro. A imagem, apresentada em Ifigénia em Aulis, de um Aquiles polido e moderado nio é
fruto de uma desconstru¢do de Euripides, mas uma possibilidade de tratamento do heroismo
deste heroi ja consolidada na literatura anterior a Euripides. Sobre este tltimo ponto, conferir os
excelentes comentarios feitos por Goossens 1962: 690-711. Ainda sobre Aquiles em Ifigénia em
Aulis, ver Roussel 1915, que destaca, de um lado, a implicagdo cultural de Aquiles ser
apresentado como noivo de Ifigénia e, de outro lado, o fato que o herdi possui a mesma
independéncia face a Agamémnon demonstrada no mundo homérico; Jouan 1983: 34-5, que
sustenta uma influéncia sobre a representacdo de Aquiles tanto da educacao tradicional ligada
ao nome de Quiron como da educac¢do dos sofistas; Lopes Férez 2004, que também chama
atencdo para a educacdo de Aquiles por Quiron bem como para os temas da honra e da
moderacao; Santos 2006 que traca as mencdes a Aquiles na economia da peca.

215



mudanga de ideia da jovem. A quarta parte (1510-1629), que inclui a salvagao fisica de

Ifigénia por obra de Artemis é, com possiveis exce¢des de alguns versos, esptiria.

Agamémnon, que esteve fora de palco durante a conversagdo entre o Ancido,
Aquiles e Clitemnestra, retorna no verso 1106. No didlogo que passa a estabelecer com
sua esposa, ele descobre que os seus planos foram descobertos (1140), uma alusao,
como ja foi referido, ao fato de o Ancido ter desmascarado o falso casamento. Apés a
breve troca de versos entre Agamémnon e Clitemnestra, o texto que temos apresenta
dois discursos de suplica dirigidos ao chefe da armada, um por Clitemnestra, outro por
Ifigénia.

A longa pfjoig de Clitemnestra (1146-1208) é um extrato de poesia desconcertante
para o critico. O tom intimidatdrio com a qual a rainha baseia seu discurso nido parece
muito apropriado para um pedido de suplica. Assim, rememorar uma surpreendente
historia de casamento forcado e assassinato do seu primeiro marido por Agamémnon 584,
bem como ameaca-lo implicitamente sobre o que acontecerd quando o rei voltar para
Argos enquanto um filicida, ndo parecem as estratégias mais humildes para que se
consiga uma salvacao. Essas palavras estdo, além disso, distantes da promessa feita por
Clitemnestra nas duas primeiras linhas do seu discurso de que “pois ndo velaria minhas
palavras” (&vaxoAUOPw ydp Adyoug 1146) e ndo usaria “obscuros enigmas” (xpnooduec6’
aiviypaowvy 1147)585. Um pedido explicito para que Agamémnon ndo mate Ifigénia
apenas surge no corrompido penultimo verso deste discurso de Clitemnestra: “ndo

mates a tua filha e a minha” () &7 yet xtavnig / v onv te k&unv maida 1207-1208)58,

584 Surpreendente para o leitor moderno, ao menos, pois ndo ha relato desta versdo do
casamento de Clitemnestra e Agamémnon na mitologia grega anterior a esta peca.

585 Radding 2015: 843-5 nota que Cassandra em Agamémnon de Esquilo também usa esta
metafora de desvelar as palavras, o que, segundo o investigador, foi um uso intencional por
parte de Euripides para relacionar estas duas figuras femininas.

586 Essa intervencdo sem grande emocdo de Clitemnestra ndo agrada certos criticos, que veem
nela uma figura que ndo estaria totalmente comovida pela situacdo da filha e, assim, pensaria
mais nos seus proprios problemas do que na salvacdo da filha. Ver, por exemplo, Bonnard 1945:
93: “Et voila pourquoi l'amour maternel de Clytemnestre reste sans pouvoir. Elle ne peut fléchir
son mari parce qu'elle n'est pas elle-méme touchée en plein cceur (...) La douleur de cette mére
est impure, toute mélée a la vulgaire satisfaction qu'elle tire d'elle-méme”. Collard; Morwood
2017: ad 1146-1208, no entanto, lembram que um certo grau de auto-referéncia por parte de
quem lamenta a sorte de outrem foi comum para os gregos.

216



Diferentemente da sua mae, Ifigénia mantém coeréncia entre as suas linhas de
abertura que anunciam o teor do discurso e as palavras efetivas que as seguem, pois
quando a jovem afirma: “a minha arte que sdo as lagrimas, te oferto” (tam' épnod co@d, /
Sdaxkpua Tape€w 1214-1215), ela verdadeiramente exprime uma stuplica que é, como
notam Collard; Morwoods87, dominada por emocao e paixdo, em contraste com o espirito

duro e critico da abordagem de Clitemnestra ao seu marido.

Similarmente a Clitemnestra, Ifigénia apresenta, nesta suplica, uma visdo critica e
negativa sobre a expedi¢cdo a Troia. Como o préprio Agamémnon em seu ultimo discurso
a Menelau antes da chegada da sua familia a Aulis, mée e filha reduzem o escopo da
guerra a recuperacdo de Helena para refazer o assunto privado do casamento de
Menelau. Assim, Ifigénia diz ao pai: “Que parte me cabe a mim dos esponsais de
Alexandre e Helena? De onde surgiu ele para minha perdigdo, pai?” (1236-1237),

ecoando as linhas ditas imediatamente antes por Clitemnestra ao proprio Agamémnon:

E se alguém te perguntar a razdo por que a matas,

fala, que diras? Ou hei-de eu dar tua resposta?

E para que Menelau reconquiste Helena. Bela raca

que por salario de mulher desonesta entrega uma filha!

Compramos o que é mais odioso pelo preco do que nos é mais caro.
(1166-1170).588

As ultimas linhas do discurso de Ifigénia contém uma reflexdo geral que conclui
esta interven¢do com uma posicdo inequivoca sobre a sua disposi¢ao de preferir a vida a

ser sacrificada por uma expedicdo cuja causa lhe é completamente estranha:

€V oUVTEPODON TTAVTA VIKIIOW AGYyOV!
T0 &G 168" avBpw ooy 1i8lotov BAETELY,

[y »”

T vEPOE &' 0UBEV paivetal §' 0¢ ebxeTal

587 Collard; Morwood 2017: ad 1211-1252.

588 F interessante como, no seu discurso, Clitemnestra apresenta-se como uma anti-Helena, isto
é, uma mulher irreprensivel, “temperada nos prazeres de Afrodite, e de tua casa zelosa” (1159-
1160). O argumento, como se verd, serd sem efeito para o objetivo de salvar Ifigénia, embora
constitua um extrato muito interessante de reavaliacdo da caracterizacao de Clitemnestra no
ambiente tragico, uma linha de investigacdo explorada recentemente por Radding 2015. A
duvida, como quase sempre em relacdo a esta peca, é se esta reconfiguragdo da apresentacao da
personagem é fruto do génio de Euripides ou, ao menos, da estreia em 405. Kovacs 2003: 95-6
considera, talvez de maneira muito severa, boa parte do discurso de Clitemnestra como uma
invencdo posterior a primeira encenacao da peca.

217



Bavelv: kKak®G iV kKpelooov 1} KAADG Bavelv.

Culminarei, tudo resumindo numa so frase:

ver esta luz do dia é, para os homens, o que ha de mais doce;
e debaixo da terra é o nada; é louco quem anseia morrer.
Melhor é viver mal que bem morrer (1249-1252).58°

Agamémnon esti, neste momento, pressionado: ndo apenas Clitemnestra e
Ifigénia suplicam por salvacao, também o Coro comenta, entre os discursos de mie e
filha, a pertinéncia da suplica: “Obedece. Pois belo é salvar os filhos, / Agamémnon; dos
mortais ninguém te contradirda”. (mBol' TO ydp TOL TéEKVA OLCOWLIEWV KAAOV, /
Aydapepvov' ovdelg Pog Tad' dvtepel Bpotdv 1209-1210). A linha de agdo fornecida
pelas mulheres do Coro, ela prépria em consonancia com o plano de Aquiles de lograr a
salvacdo de Ifigénia via persuasdo (cf. o enfatico mBoU em inicio de verso), renova a
possibilidade de que a acdo do drama possa seguir por um caminho radicalmente
distinto da versdo mitica basilar da histéria da saga de Troia. Diferentemente de
momentos anteriores da a¢do da pe¢a, que também ameagavam romper com o
paradigma mitico, como a abertura da pe¢a com a proposta da segunda carta a Argos ou
quando Menelau passa a apoiar a salvacdo de Ifigénia no primeiro episddio, esse
instante da intriga no qual as mulheres suplicam a salvacao de Ifigénia ndo esta distante
do fim da encenagdo da peca, o que significa que o publico aguardaria algum tipo de
peripécia na intriga que a fizesse convergir em direcdo ao fato inexoravel de que o
sacrificio de Ifigénia é um requisito para uma guerra que precisa acontecer para se

adequar ao universo mitico59.

589 Diggle pontua estas linhas finais do discurso de Ifigénia como possivelmente nao
euripidianas. Note que, no aparato critico da sua edi¢do, Diggle adverte que o verso 1249 é
possivelmente corrupto. Kovacs 2003: 97 entende que estas linhas sdo acréscimos feitos depois
da estreia da peca, embora seu argumento da falta de pertinéncia do verso 1252 (“Melhor é
viver mal que bem morrer”) parece-me demasiadamente subjetivo. Cf. Collard; Morwood 2017:
ad 1249-1252 para outros exemplos na tragédia do desejo de viver concomitante com um
desprezo pela morte. Essa frase, pouco heroica do ponto de vista da épica, ndo é surpreendente,
para o padrao cultural dos gregos, quando vindo de uma jovem. O que surpreende é a mudanca
brusca e radical de atitude de Ifigénia que passa a aceitar a morte, como veremos em seguida.

590 Qu entdo, haja vista que trés anos antes Euripides tinha encenado o Orestes, o publico poderia
aguardar um novo uso, em larga medida artificial, de um deus ex machina para realinhar os
destinos das personagens.

218



A expressdo pog tad' dvtepel Bpotd®dv contida no verso 1210 citado no paragrafo
anterior é deveras significativa. E como se as mulheres do Coro, apesar de pouco
familiarizadas com o ambiente militar da peca, conhecessem bem o perfil do
comandante dos gregos, pois quando elas emitem a opinido a favor de poupar a vida de
Ifigénia, elas ja adiantam que Agamémnon ndo deveria preocupar-se com a reagdo dos
outros, ja que ninguém falara contra ele, como evidencia o sentido do verso 1210. Essa
conviccdo do Coro, contudo, ndo poderia ser mais fora de sintonia com tudo o que lemos
da peca até este momento: reiteradas vezes, como ja vimos, os chefes gregos inquietam-
se profundamente com as opinides que a armada grega possa ter acerca dos seus
comportamentos e decisdes. Agamémnon, ap6s a mudanca de mente de Menelau, aceita
a inexorabilidade do sacrificio de Ifigénia precisamente porque, com a chegada da filha
ao acampamento, ele ndo teria mais como vencer o exército através do recurso da

artimanha ilustrada pela tentativa de enviar uma segunda carta a Argos>s91.

Este estado de coisas ndo sofreu, do ponto de vista de Agamémnon, qualquer
alteracdo: os aqueus continuam sendo um corpo politico e militar a que ndo se pode
resistir. Sendo assim, Agamémnon nega a suplica feita pela esposa e pela prépria filha e
repete que o poderio da armada é invencivel. Ele inicia o seu discurso de réplica
enderecando o tema da compaixdo, que foi inflamado pela emotiva intervencdo de
Ifigénia, bem como pela breve ponderacdo do Coro. Assim, diz Agamémnon:
“Conhecedor sou daquilo que é digno de compaixao e do que ndo é / e amo meus filhos,
sendo seria louco...” (¢y® TA T' 0IKTPpA& GLVETOG ElpL Kal TA ur), / @G T' épavtod Tékva:
powvoiumv yap av 1255-1256). Em seguida, Agamémnon descreve, mais uma vez, o
carater imponente do exército e o desejo dos helenos de cumprirem, a qualquer custo, o

oraculo de Calcas (1259-1268).

Se, como afirma André Bonnard no seu belo ensaio sobre Ifigénia em Aulis, “le
tragique n'est rien autre que la prise de conscience de la Nécessité”592, convém admitir
que sorte de necessidade abate-se sobre as personagens da peca, particularmente sobre
Agamémnon. Da maneira como a intriga da peca é construida, a impressao que temos é

que os gregos poderiam voltar para casa se assim desejassem. O relato contado no

591 Para um estudo pormenorizado do papel da armada grega na economia da pega ver, agora,
Lush 2015.

592 Bonnard 1945: 87.
219



prologo por Agamémnon de que a sua primeira reagdo ao oraculo de Calcas foi
desmobilizar o exército implica que isto poderia ter sido feito (94-96). De maneira
similar, os Mirmiddes, insatisfeitos com a estadia prolongada em Aulis, perguntam a
Aquiles se ha algo a fazer para mudar a situacdo dos ventos, caso contrario deveriam
partir para casa (815-818)5%. Por outro lado, a énfase dada ao juramento dos
pretendentes concebido por Tindareo contribui para acentuar o clima de obrigacdo dos
chefes da armada em realizar a expedicdo até Troia (55 ss.). Surge, assim, se podemos
legitimamente inferir algo dos suspeitos versos citados neste paragrafo, uma
necessidade tragica que ndo fornece a Agamémnon um nobre motivo que confira um

significado profundo a sua dura decisdo de matar a prépria filha.

Agamémnon, até esta altura da peca, ndo possui o sentido de patriotismo civico
revelado por Praxiteia em Erecteu, que aceita oferecer a proépria filha em troca da
salvacdo de Atenas. Agamémnon também ndo pode comportar-se como a filha de
Héracles e, assim, salvar a cidade que protegera a sua familia. Também nao lhe é dada a
oportunidade de, através do ato de ceder a um oraculo sacrificando um filho, restaurar a
sua cidade através de uma espécie de renovagio da autoctonia, como vimos acerca de As
Fenicias. A situacdo de Agamémnon, é, neste momento da pe¢a, mais proxima aquela de
Hécuba no drama homoénimo de Euripides, pois, como a velha Rainha, o destino cobra a
ele a morte de uma filha para beneficiar uma guerra sobre a qual é cético acerca da sua
importancia. Uma curiosa coincidéncia de destino entre grego e troiana, vencedor e

vencida.

Esse chefe, desprovido de motivos heroicos pelo qual lutar, ndo deixa de ilustrar,
como sustentam alguns criticos, a maneira profundamente humana com a qual o poeta
retratou a condicdo fragil e indecisa destes homens que parecem ultrapassados pela
magnitude das questdes politicas e militares que eles ndo conseguem oferecer respostas
satisfatérias. Como observou Gilbert Norwood, Ifigénia em Aulis configura-se como “a
study of five ordinary characters under the stress of an extraordinary crisis”5%. Antes de

retirar Agamémnon completamente da peca, o poeta permite, contudo, que esse homem

593 Sobre esta questdo de se a auséncia de condi¢ées de navegar (&mAowa) indicada na peca
impossibilitava qualquer navegacdo, incluindo a volta para casa, ou apenas a viagem até Troia,
ver o excelente comentario de Collard; Morwood 2017: 4-6.

594 Norwood 1920: 287.
220



em tempos de crise, para parafrasear o sub-titulo de um interessante artigo de Felix M.
Wassermanns%, acabe, ao fim e ao cabo, por encontrar uma razao ou necessidade
superior para a sua atitude de sacrificar a filha. Ele fara isso ndo mais (ou nio apenas)

por pressio do exército, mas pela liberdade da Grécia:

EAevBepav yap ST Vv 6oov €v ool, TEKVOV,
kapol yevéaBat, unée BapPapwv VO
"EAAnvag 6vtag Aéktpa cvuAdcBal Biat

Que ela [a Hélade] seja livre, preciso &, filha, tanto
quanto esta nas tuas maos e nas minhas, e que os barbaros

ndo nos despojem a forca de nossos leitos, a nds, que somos Helenos
(1273-1275).

E dificil ndo ver que a inesperada lealdade que Agamémnon expressa para a causa
comum da Hélade nas suas ultimas palavras da peca é artificial>%¢. Eu ndo iria tdo longe
como Markantonatos em qualificar este discurso de “genuine cynicism”5%7 ou de afirmar
que Agamémnon esta deliberadamente mentindo, seja para esconder a sua ambigdo>%,
seja porque constr6i para si mesmo a fantasia de uma guerra justas®®. Se ou nao
Agamémnon realmente acredita no que esta a dizer, para mim parece significativo que
ele mencione explicitamente Ifigénia, um fato pouco lembrado pela critica, no interior
desta imagem idealizada da Guerra de Troia¢. O motivo do amor do Atrida pela sua
filha, diferentemente do topico da conviccdo de Agamémnon com a justificativa

panhelénica da guerra, foi bem desenvolvido no transcurso da peca, de forma que é o

595 Wassermann 1949.

596 Collard; Morwood 2017: ad 1269-1272 lembram que “this is Ag.’s own first (and last) explicit
subscription to the ideal of Panhellenism”. A Uinica pista que Agamémnon forneceu desta sua
mudanca de postura em direcdo ao panhelenismo foi, talvez, o verso 748, no qual ele reconhece
que os gregos sofrem com a situagio em Aulis (cf. péxBov EAAGS0Gg). Além desta timida
expressao de piedade com a situagdo dos gregos, é preciso concordar com Siegel 1981: 264 que
esta declaracdo de apoio a uma guerra pela liberdade grega contra os barbaros é totalmente
inesperada pelo que vimos até esta altura da intriga.

597 Markantonatos 2012: 209.
598 Blaiklock 1952: 116.
599 Siegel 1981: 264-5.

600 Esta questdo passa sem mencdao no bom levantamento das interpretacdes sugeridas pelos
criticos sobre este discurso final de Agamémnon feito por Gibert 1995: 200-22.

221



unico elemento que parece genuino nessa defesa superficial da Guerra de Troia. Esse
termo “filha” (téxvov 1273) tem, acredito, um profundo impacto na narrativa
subsequente do drama, uma vez que Ifigénia recuperard, como se vera logo em seguida,
o enfoque patridtico da expedicdo grega como uma das razdes principais para a
aceitacdo final do seu destino enquanto vitima sacrificial. Agamémnon, sabendo da
morte iminente da filha, quis facultar a ela um motivo nobre para morrer, mesmo que
ele préprio ndo acreditasse profundamente nesta via de heroismos°l. Nesta peca tao
marcada pela auséncia do divino, em forte contraste com As Bacantes, hio de ser os
proprios homens - estes homens ordinarios do tempo do poeta - a fornecer aos jovens

uma razao superior que motive a agao®02,

Agamémnon sai, abruptamente, de palco, gerando desespero em Clitemnestra e
Ifigénia, que ouviram as suas ultimas palavras. Ifigénia entoa um famoso canto
monddico (1279-1335) no qual ela lamenta profundamente o seu destino como vitima
sacrificialé®3. Ela canta os seus males desde as origens quando Priamo poupou Paris da
morte, passando pela disputa dos pretendentes pela mao de Helena, um “odioso pleito”
(¢t otuyvav €pwv 1307) para “morte minha” (é¢pol 8¢ 6avatov 1308), até chegar na sua
situacdo atual: “traida e s6” (mpodovug €pnuov 1314); “aniquilada / pelo cutelo impio de
sacrilego pai” (810AAvpat / cpayaiov avocioloy dvooiov Tatpog 1317-1318)604; “plena

de sofrimentos” (moAUpoxOov 1330) e de “grandes angustias” (ueydAa &' dxea 1334).

601 Um Agamémnon descrente com formas elevadas de heroismo é ja visivel, como vimos, na
conversa entre ele e o Ancido na abertura da peca.

602 Bonnard 1945 tem bons comentarios sobre esta auséncia do divino. E claro que a peca é
condicionada pela decisio de Artemis anunciada no prélogo e ela voltara a figurar através da
boca de Ifigénia no fim da peca. Entre estes dois extremos, no entanto, a proeminéncia nas acées
é totalmente humana. Nesse sentido, Ifigénia em Aulis forma um par com Orestes, outra peca,
como vimos, em que mesmo Apolo, o deus da sabedoria, pode ser chamado de ignorante.

603 Com excecdo dos primeiros versos, tidos como dificilmente euripidianos, Diggle assinala esta
monddia de Ifigénia como possivelmente nio euripidiana.

604 Note a forca das palavras do verso 1318: o uso do termo o@aydiow, que indica
explicitamente o sangue e a violéncia do ritual de sacrificio, por isso a traducdo de Santos Alves
por “cutelo” (cf. Collard; Morwood 2017: 11). Note, também, o uso repetido do adjetivo avdaiog,
uma ocorréncia aplicada para o cutelo, outra para Agamémnon. Essa critica atormentada de
Ifigénia ao seu pai € um momento de especial relevo no seu canto, uma vez que até entdo ela
apenas tinha expressado o seu profundo amor e admira¢do por Agamémnon.

222



Apébs esta “monody of despair”s05, como entender a patridtica defesa feita por
Ifigénia da sua morte como condi¢do para destruicdo de Troia? (1368b-1401). Em um
intervalo de somente trinta versos, a mudanca de ideia de Ifigénia, mesmo para os
padrdes vistos até entdo na economia da pega, é vertiginosa. Ela passa de vitima a que
todas as personagens da peca, em algum momento ou outro, desejou salvar, para
salvadora e libertadora da Hélade (1383-1384). Isso tudo depois de lamentar tdo
emotivamente o fim da sua vida por causa de uma cadeia de eventos que ela considerava
odiosa! Com esta questdo, entramos no principal problema interpretativo da peca. Antes
de debatermos as variadas leituras que tém sido formuladas para explicar a mudanca de
atitude de Ifigénia, vejamos alguns dos versos nos quais Ifigénia alca-se como a nova

salvadora dos gregos e, em consequéncia, destruidora dos troianos.

ol &' elofiABév 1’ dkovoov, pfitep, évvooupévnv:
KatOavelv pév pot Sédoktar ToUTo §' avtod BovAopat
EVKAEDG TIPAEaL, TAPETOA Y' €KTTOSWV TO SUCYEVEG.
SeUpo 61 okEPal ped' NUdV, PiiTep, WG KAADGS AEyw'
eil¢ éu' ‘EANGG 1| peyion méioa vOv amofAEmel,

K&V £pol TopOuog te vadv kal puydv Kataoka@ol
TAG TE peEAAoVOAG yuvaikag, v TL Spdat BapPapol,
uUNkéD' apmadewy £av ttagt 0ABiag € EAAGSOG,

Tov ‘EAévng teloavtag 6AeBpov, 1jv avripmacev Ilapig.
Tadta mavta katbavoboa puoopal, Kal pov KA£og,
EALNGS' wg NAsvBépwoa, HaKapLOV YEVIIOETOL.

Kol yap oUSE Tol <Tt> Alav EUE @UAOPLXETY XPEWV”
maoLydap p' "EAANGL KooV €TEKEG, 0UXL o0l HOVIL.
AAAQ puplot pev avdpeg AoTioy TE@APYUEVOL,
uupiol 8' épety’ €xovteg, MaTPiSoG NSIKNUEVNG,

Spav TL ToAunoovaty €xBpoug xumep EAAGS0G Bavely,
1 8" un Yoy pi' oVoa Tévta kwAVoEL TASE;

+1i 10 Sixatov ToUT' dp' €xoluevt avtelmely €mog;

Ouve, mae, o que ao reflectir me ocorreu:

decidi morrer; mas esse acto,

quero toma-lo glorioso, para longe relegando sentimentos vis.
Vem ver comigo, 6 mae, como falo com razao:

para mim a grande Hélade dirige todos os seus olhares,

de mim depende a travessia das naus e dos Frigios a ruina,

e 0 nao mais ser possivel, se algo intentarem os barbaros,

605 Collard; Morwood 2017: ad 1276-1335.
223



que estes raptem de futuro as esposas da prospera Hélade,
pagando com a destrui¢do por Helena, que Paris raptou

Tudo isto salvarei com minha morte e, como libertadora

da Hélade, uma gléria bem-aventurada me cabera.

Realmente nao devo amar a vida em demasia,

pois tu me geraste para todos os Helenos em comum, ndo para ti so.
Entio varées mil, cobertos de seus escudos,

mil remos empunhando, injuriada que foi sua patria,

contra seus inimigos ousarao cometer feitos e morrer pela Hélade

e ha-de minha vida, uma sé vida, obstar a tudo isto?

Que justica ha em tal? Teria eu argumentos para replicar? (1374-1391)

Ifigénia anuncia a sua nova decisdo como o resultado de uma reflexdo (cf.
évvoouvpévny 1374; 6é¢doktat 1375). Esta ponderacgio consiste numa nova avaliacdo que
a jovem faz acerca do comportamento adequado que ela deve possuir diante da
percepcdo de que o seu destino estd intrisicamente vinculado a empresa dos gregos
contra os troianos. Ndo obstante o fato de que Ifigénia ndo utilize o termo aiSwg ou seus
cognatos, a situacdo dramatica é claramente traduzivel na nocdo conferida por estes
termos. O tema do aidwg, que apareceu de maneira constante, como vimos, no primeiro
estasimo e no terceiro episédio, ajuda-nos a explicar esta mudancga de ideia de Ifigénia.
No primeiro estasimo, como ja foi citado, o Coro faz um elogio do aidwg, essa espécie de
“sabedoria” (cf. co@ia 563) advinda do conhecimento daquilo que “convém” (cf. To §¢ov
566)60, Nesse sentido, eu tenho uma visdo similar a que foi sustentada por Gibert7: a

reflexdo de Ifigénia é justamente o reconhecimento do que é necessario6s,

Pois bem, quando Agamémnon fez o seu ultimo discurso rechagando as suplicas de
Clitemnestra e Ifigénia, o comportamento que a jovem encontrou pertinente para si foi
lamentar a sua desfortuna como uma vitima de um plano que nio lhe dizia respeito. Se,
agora, ela engajou numa reflexao que a fez concluir que deveria mudar de atitude para
se adequar a uma nova necessidade, entdo algo precisou ter ocorrido no pequeno
intervalo entre o discurso de Agamémnon e a sua mudanca de ideia. O que ocorreu

entao?

606 Este termo, T0 6¢ov, também pode ser vertido por “necessidade” (cf. Gibert 1995: 240-50).
607 Gibert 1995: 240-50.
608 Gibert 1995: 249.
224



Aquiles voltou novamente a participar da a¢do da peca. Uma vez que ele tinha
deixado alguma margem de esperanca de que poderia evitar o sacrificio mesmo se
Agamémnon nao fosse persuadido pelos argumentos das suas familiares, Clitemnestra
vé na chegada de Aquiles alguma esperanca de salvagdo. A esperanga dura, todavia,
pouquissimo. Aquiles passa a relatar, para Clitemnestra e Ifigénia, que ele tentou
defender a causa de Ifigénia junto ao exército, mas a rea¢do dos gregos foi severa:
Aquiles foi ameagado de apedrejamento (1350) por todos os gregos, incluindo os seus
proprios comandados, os Mirmiddes (1351-1352). Diante deste cenario, o Pelida
reconhece que foi “dominado pelo alarido” (1356). A situacio é tdo hostil aos defensores
de Ifigénia que o ultimo conselho dado por Aquiles antes da intervencao de jovem é que

amae a segure (1367).

Alguns criticos tém visto neste cendrio de rebeldia da armada e completa
impoténcia dos chefes uma explicagdo para o que se passa em cena. Ifigénia, na verdade,
ndo teria tido uma verdadeira escolha: ela tomou a Unica atitude que poderia diante
desta situacao opressivas®, Por que, contudo, ela apresenta esta necessidade em termos
de gloria e de luta pela liberdade da Grécia contra os barbaros? Alguns estudiosos ndo
veem outra alternativa a ndo ser postular que toda a cena - e, no limite, a peca -
apresenta uma visdo ir0nica e negativa dos valores bélicos que alimentam o discurso
patridtico de Ifigénia. Dada mesma maneira como a conversao repentina e in extremis ao
panhelenismo por parte de Agamémnon foi tida como falsa ou superficial, também a
transformacdo de Ifigénia numa salvadora da Grécia contra os barbaros, através de uma
linguagem que ecoa as ideias e vocabuldrios do proéprio pai, é interpretada como
artificial. Assim, a inten¢do do poeta, segundo esta leitura, teria sido criticar a guerra por

intermédio da propria linguagem e do ambiente militar. Nesse sentido, advoga Said:

Qu'il soit mis dans la bouche de Ménélas, d'Agamemnon ou d'Iphigénie,
le discours du patriotisme panhellénique dans Iphigénie a Aulis se
réduit donc a une série de slogans assez creux, constamment présentés
Sous un jour ironique.s10

609 “When Iphigenia witnesses the intrusion of the army, about which she has heard and which
she now sees face to face, the effect on her is crushing and direct Iphigenia realizes that she has
no choice and that death is being forced upon her” (Siegel 1980: 314).

610 Said 1989-1990: 373.
225



Para Siegel¢11, Ifigénia constroi para si um mundo idealizado de guerra gloriosa que
serve como uma espécie de ilusdo para ndo lidar diretamente com aquilo que o poeta e a
audiéncia estariam vendo: a mesquinhez dos chefes e a loucura de guerra por parte de

uma armada incontrolavel.

Ainda que eu nao concorde com as conclusdes de Siegel e Said acerca do significado
da mudanca de ideia de Ifigénia, penso que eles vdo no caminho certo ao enfatizar a
forca demonstrada pela armada no episédio da ameaca a Aquiles que imediatamente
antecede a reviravolta da jovem. Penso, contudo, que se deva conferir mais peso ao
outro elemento da cena, isto é, o préprio Aquiles, que exerce sobre a jovem um certo

tipo de necessidade.

E significativo que préximo ao inicio (1371-1373) e ao fim (1392-1394) do seu
discurso, Ifigénia mencione Aquiles e o grave perigo que ele corre por tentar salva-la.
Com esta referéncia a Aquiles, penso que é legitimo supor que o poeta poderia ter
sugerido que a nova decisdo de Ifigénia ndo foi apenas uma deliberagdo intelectual, mas
também uma escolha afetiva levada por um sentimento de compaixao pela situacao de
Aquiles, que arriscou a proépria vida para tentar salva-la. O que a cena faz §é,
simplesmente, inverter o papel das personagens: o potencial salvador, Aquiles, agora
estd em grave perigo, ao passo que a anterior vitima encontrou uma maneira de se algar
enquanto salvadora de Aquiles. Adicionalmente, a jovem encontrou nas ultimas trés
linhas ditas pelo seu pai (1273-1275) que, como vimos, a menciona diretamente, a
solucdo para apresentar a sua piedade por Aquiles como uma nova maneira de heroismo
e de engajamento com a patria, entendida ndo como a vinculagdo civica ao quadro de

uma cidade singular, mas como lealdade ao conjunto dos gregos.

Martha C. Nussbaum, em um interessante ensaio sobre a no¢do de compaixdo (ou
piedade), comenta que este sentimento possui trés aspectos cognitivos interelacionados:
um juizo acerca da magnitude do que ocorreu com outrem, sendo a compaixdo
despertada quando a conclusdo é que ocorreu algo grave e ruim; um juizo de nao
merecimento, isto é, temos tendéncia a ter mais compaixdo quando concebemos que o

sofrimento da outra pessoa ndo decorreu de uma culpa que lhe pode ser imputavel; por

611 Siegel 1980.
226



fim, um juizo eudaimonista, isto é, se a pessoa em questdo é importante dentro do

nossos objetivos e planos de vidasi2,

Esses trés elementos da compaixdo estdo presentes na nossa cena. Aquiles esta
sofrendo uma pesada represalia da armada, ele ndo tem propriamente culpa por isso,
pelo contrario, ele age de boa fé ao tentar ajudar a jovem. E, por fim, a vida de Aquiles
passou a fazer sentido para Ifigénia, apesar da ténue ligacdo entre os dois. O que
impressiona na deliberacdo de Ifigénia é que ela conseguiu unir os interesses tanto do
exército, ao aceitar a realizacdo da guerra ao prec¢o da sua prépria vida, como de Aquiles,
que agora ndo precisa mais travar uma luta perdida contra os gregos para defender
Ifigénia.

David Sansone®l3escreveu um artigo, no inicio da década de 90, defendendo
precisamente que a compaixao por Aquiles foi a principal razdo para a mudanca de ideia
de Ifigénia. Ele defende que o que estamos vendo é um caso raro na tragédia de uma
personagem que muda completamente o curso da sua a¢do devido a compaixdo que
sente por outrem. Ele nota, corretamente, que esta cena de mudanca de pensamento de
Ifigénia devido ao contato direto com o sofrimento de um herdi foi preparada, de algum
modo, pela cena de compaixdo, que ja tivemos a ocasido de discutir, de Menelau diante
da situacdo de Agamémnons!4, O mecanismo que fez emergir a compaixao €, com efeito,
similar, em que pese o fato de que a ligacdo entre as personagens ser bem distinta:
Agamémnon e Menelau sdo irmdos, enquanto Ifigénia estava a ver o seu (falso) noivo

pela primeira vez.

Sendo assim, esta cena transportaria para o palco e para a relagdo direta das figuras
dramaticas, o tipo de sentimento catartico que Aristotles definia como tipico da reac¢io
do publico com o sofrimento do herdi. A diferenca, nesse caso, consiste no fato de que é
uma figura tragica que estd a ser tomada pelo efeito catartico originado do espetaculo do

sofrimento de uma outra personagem tragicas1s.

612 Este paragrafo resume o contetido da pagina 361 de Nussbaum 2008.
613 Sansone 1991.
614 Sansone 1991: 168-9. Cf. Gibert 1995: 250-2.

615 Segal 1993 possui um excelente comentario sobre a piedade e o temor das figuras tragicas
diante dos infortinios dos herois. Para Segal 1993: 29, este tipo de cena fornece uma valiosa

227



CONCLUSAO

A guisa de conclusio, julgo que é 1til comparar a reflexdo que foi feita nos trés
capitulos desta Tese com algumas interpretacdes que ambicionam construir uma
narrativa acerca da maneira como a cidade era representada na tragédia. Dessa maneira,
podemos situar melhor o lugar de Orestes, As Fenicias e Ifigénia em Aulis no interior

destas explicagdes sobre a crise e salvagdo das cidades tragicas.

Jacqueline de Romilly, por exemplo, possui uma interessante narrativa sobre a
evolugdo do tema da crise da cidade na tragédia do século de Péricles. Para a autora,
Esquilo transmite a imagem de uma cidade como uma unidade coesa e sem divisdo
social. Em Sete Contra Tebas, por exemplo, a autora pensa que Esquilo destacou a
resisténcia de Tebas contra o ataque dos argivos enquanto uma cidade unida contra uma
ameaca externa, de forma que disputas dentro da cidade de Tebas ndo foram
destacadassis. Em relacgio a As Suplicantes de Esquilo, Romilly nota que o voto da cidade
que aprovou o acolhimento das Danaides em solo argivo deu-se por unanimidade, em
um acordo afinado entre o rei Pelasgo e a Assembleia popular relatada na peca. Assim
sendo, este drama mostra, uma vez mais, uma concep¢do harménica da vida social sob a

alcada da moALge17.

Com a Oresteia, segue Romilly, hd um primeiro reconhecimento por parte de
Esquilo de fissuras sociais que podem gerar crises na cidadess, E possivel ouvir uma voz
auténoma do povo que ameaca romper a unidade entre rei e povo caracteristica de
outras pecas, como As Suplicantes. No Agamémnon, com efeito, nos é dito que o povo esta
agastado com os Atridas por conta dos efeitos nocivos da Guerra de Troia (cf. os versos
449-456), enquanto nas Coéforas o descontentamento do povo dirige-se aos novos

governantes de Argos: Clitemnestra e Egisto (1409-1410; 1616). Em Euménides,

pista para a compreensao do efeito catartico que os poetas dramaticos desejavam obter junto ao
seu publico.

616 Romilly 1977: 5-7. 0 momento no qual parece haver um destaque do poeta sobre a disputa de
poder entre Etéocles e Polinices no éxodo é tido, por Romilly, como evidéncia para o carater
espurio desta parte final da pega.

617 Romilly 1977: 10-11.
618 Romily 1977: 11-21.
228



argumenta a estudiosa francesa, Esquilo dramatiza a superagio desta ameaca de conflito
social através da promocdo de uma reconciliacdo social conduzida pela deusa Atena,
mas que confere a responsabilidade pela salvacdo da cidade aos proprios cidaddos que
deliberam no conselho do Aredépago sobre o destino de Orestes. A incorporagdo das
Erinias, que ameacavam promover a discordia entre os cidadios, no projeto da nova
TOALG que surge no final da trilogia garante, assim, que a trilogia conclua com o acento

posto sobre a concdrdia e a unidade.

Em contraste com Esquilo, as obras de Sofocles e, especialmente, de Euripides,
acentuam, para a autora, a divisdo e desunido, desfazendo, assim, a imagem de harmonia
da cidade esquiliana. Nas primeiras pecas euripidianas, este contraste ainda nao é
suficientemente desenvolvido. Em Heraclidas, argumenta a autora, é notoéria a
consonancia entre a vontade politica do rei Demofonte e a voz dos cidadaos da cidade,
embora a peca mostre que “el monarca no puede reinar sin tener en cuenta la opinién
popular”s%. Com Hécuba, sustenta Romilly, “abre la serie en las tragedias en las que el
pueblo se convierte en tirano y hace temblar a los reyes”¢20. Ao invés de uma harmonia
entre chefe e povo em prol da salvacio da cidade, como em Suplicantes de Esquilo ou em
Heraclidas, Hécuba apresenta, para Romilly, uma concordancia nefasta para a cidade:
aquela entre o demagogo Odisseu e a Assembleia da armada grega que delibera a favor
do sacrificio de Polixena para satisfazer a honra de Aquilesé2t. Nesse sentido, este drama
revela uma imagem da cidade na qual “las pasiones del pueblo y la ambicion de los jefes
se combinam para amenezar el bien comun”¢22. O mesmo pode ser dito, segundo
Romilly, relativamente a Ifigénia em Aulis, na qual a multidio exige o sacrificio de
Ifigénia inspirada pelo demagogo Odisseu. O motivo da “brutalidade popular”é23
continua seu desenvolvimento no teatro de Euripides, consoante Romilly, com Orestes,
uma peca na qual a “tirania popular esta vez domina el mismo curso de la accién

tragica”6z+,

619 Romilly 1977: 24.
620 Romilly 1977: 25.
621 Romilly 1977: 25-30.
622 Romilly 1977: 29.
623 Romilly 1977: 36.
624 Romilly 1977: 36.
229



Os artigos escritos por Maria do Céu Fialho sobre Euripides seguem uma linha
argumentativa similar, ainda que a professora da Universidade de Coimbra reforce
ainda mais a discrepancia entre os primeiros dramas de Euripides e as suas pecas
tardias. Nas pecas da primeira metade da Guerra do Peloponeso ha, para a autora, uma

forte exaltacdo do modelo de Atenas como a TOALS por exceléncia do mundo helénico:

A propaganda, que pressupde em Euripides um discurso assumido ou
subliminar de panegirico, pode assentar numa estratégia de
reconhecimento de uma harmonia genuinamente helénica que
encontra na polis ateniense a sua sede verdadeira e unica- o que
supde que essa harmonia se perdeu no resto da Hélade, ou em
partes especificas da Hélade - ou na acgdo e caracter de figuras de
governantes emblematicos que representam, como que por um
processo de sinédoque, os valores genuinos de Atenas. E esses sdo
os valores que ndo s6 deveriam ser os de Atenas, mas de toda a
Hélade. Assim, Egeu, Teseu, Demofonte contrastam com os tiranos de
espacos desarmonicos.625

Fialho enxerga em Hécuba uma forte critica, por parte de Euripides, da figura do
demagogo e do processo de decisdo coletiva dos gregos. O exército grego, homologo
ficcional da multidao que delibera na cidade¢2¢, encontra-se refém dos jogos de poderes
e interesses individuais representados na peca sobretudo por Odisseu. Diferentemente
do projeto contido na Oresteia esquiliana, no qual a persuasdo estava a servico da
consolidagdo da moAlg, em Hécuba a retdrica é “uma arma perigosa que algum dia se
voltara contra quem a utiliza”¢2”. Ja em Ifigénia em Aulis, a estudiosa vé o mesmo padrio
ser destacado: a febre da guerra alimentada por um exército entregue as emog¢des e por
lideres ambiciosos e fracos traduz uma imagem particular da vida em coletivo: “A
comunidade torna-se, assim, uma selva, ao sabor do poder da palavra

demagogica”62s,

625 Fialho 2011: 144. A autora estar a pensar especialmente nas chamadas “pecas politicas”
(Heraclidas e Suplicantes) e também em Medeia.

626 Cf. Fialho 2010: 71.
627 Fialho 2010: 73.
628 Fialho 2016: 90.
230



Esta leitura politica realizada por Romilly e Fialho baseada numa evolugao
cronolégica das pegas euripidianas apresenta um problema interpretativo pouco
reconhecido, mas significante: o poeta oscilaria vertiginosamente na imagem que ele
conferia a cidade no interior do seu corpus dramadtico, pois passaria de um elogio
“propagandistico” da cidade de Atenas a uma visdo devastadoramente critica dos
processos de decisdo coletiva que representam, com efeito, a substiancia do regime
politico ateniense. A afirmacdo de que esta mudanca se verificaria com o
desenvolvimento cronoldgico da obra de Euripides ndo é totalmente convincente, pois

Hécuba, por exemplo, talvez seja anterior a “patridtica” Suplicantes.

Esse problema incide particularmente nas obras tardias de Euripides que
enfatizam o processo de decisdo do coletivo e o papel dos chefes, isto é, o Orestes, As
Fenicias e Ifigénia em Aulis, que constituem precisamente o corpus textual desta Tese.
Estes dramas sao geralmente lidos como uma resposta seja largamente antidemocratica
por parte de Euripides porque apresentariam a atua¢do da multiddo e dos seus chefes
em luzes vivamente negativass?9, seja resignada e frustada diante dos problemas sociais
que Atenas vivia a partir, especialmente, do golpe oligdrquico de 411-410630, A suposta
emigracdo do poeta para a Maced6nia apds a apresentacdo do Orestes seria o espelho da

sua desilusdo com Atenas e a sua democracia®3t.

No interior de cada um dos capitulos foi feita uma discussdo sobre como este tipo
de leitura interpreta cada uma destes trés pecas, de forma que, para o objetivo desta
conclusdo, vale mencionar apenas alguns pontos mais gerais. De inicio, a imagem de uma
cidade unitaria nas pecas esquilianas e de uma cidade cronicamente em conflito nas

ultimas pecas de Euripides é uma simplificacdo que carrega muitos problemas. Nao pode

629 £ significativo de Romilly 1977: 34-5 aproxime a visio negativa do povo expressa, segundo
ela, por Euripides a partir de Hécuba, com as metaforas usadas por Platdo na Reptblica para
enfatizar a cegueira das decisdes vindas do &fjpog. Igualmente, Romilly 1995 [1972]: 153-4.

630 Cf. a tese do livro de Di Benedetto 1971, segundo a qual, a partir de As Troianas, Euripides
desenvolve cada vez mais o motivo do afastamento para uma terra ou um tempo distante como
uma compensacdo poética para a sua frustragdo com a politica da sua cidade natal.

631 A maneira como Romilly 1995 [1972]: 143 conclui o seu texto sobre a Assembleia em Orestes
é caracteristica do uso desta anedota do exilio de Euripides na Macedénia para refor¢ar uma
suposta intolerdncia e desilusao do poeta com o sistema politico da sua cidade natal. Quem ler o
o comentdrio de Lourengo 2008: 81-2 ndo vai deixar de se preocupar, acredito, com os
problemas metodolégicos inerentes ao uso desta histéria do exilio como evidéncia para o
posicionamento politico de Euripides.

231



existir uma visdo harmonica de cidade, quando, por exemplo, a intriga de uma peca é
baseada em um oraculo que apresenta uma disjuntiva clara entre a salvacio da familia
real e a salvacdo da cidade: se Laio quiser a prosperidade de Tebas, ele ndo deve ter
descendentes. O crescimento de Edipo, apesar do oraculo, gerarad uma grande crise para
Tebas, que s6 sera apaziguada com a desfortunada de Edipo e seus descendentes. Essa
estrutura mitica basica foi aproveitada por Esquilo em 467 e por Euripides entre 411 e
408, em dois contextos histéricos, portanto, distintos. Ainda assim, como foi
argumentado no capitulo sobre As Fenicias, as duas pegas exploram a crise para a TOALg
decorrente do conflito dentro da familia real. Na Oresteia, ndo ha apenas um prenudncio
de divisdes no seio da cidade, como pensa Romilly, mas uma verdadeira reflexdo sobre o
modo como uma cidade pode ser erguida a partir dos violentos crimes de sangue que

assolam as familias poderosas e, por conseguinte, a vida em comunidade.

A percepgdo da divisdo social é um fenomeno caracteristico da tragédia grega,
ainda que as pegas tardias de Euripides mostrem de maneira mais realista e
generalizada os problemas sociais da cidade. Para substanciar esta alegacdo, penso que é
importante trazer a luz os trabalhos que Richard Seaford tem desenvolvido acerca da
relacdo entre o ritual dionisiaco e a tragédia grega. Seaford parte de duas constatacoes
acerca da tragédia grega. A primeira é que boa parte da intriga tragica gira em torno de
relacGes violentas entre membros da mesma familia, um fenénomeno ja observado por
Aristételes quando discute na Poética os acontecimentos que tém mais potencial em
despertar o temor e a compaixdo. Segundo Aristdteles, estes acontecimentos sdo
especialmente os que revelam um sofrimento advindo “entre pessoas de familia como,
por exemplo, se o irmdo mata, tenta matar ou faz qualquer outra coisa do género ao seu
irmao, ou o filho ao pai, ou a méae ao filho, ou o filho a mae, esses sdo casos que devem

ser aproveitados” (1453b 19-22)632,

Um outro ponto de partida de Seaford vincula-se ao fato destacado por ele e outros
estudiosos, como Froma Zeitlin, de que alguns rituais ligados a familia, como o
casamento, o funeral e os sacrificios, sdo apresentados de maneira pervertida nos
dramas, isto é, a maneira como o rito é apresentado difere da forma histérica como

ocorria o rito. Assim, ao apresentarem uma modalidade deformada do processo ritual,

632 Tradugao por Valente 2011.
232



0os poetas tragicos chamavam atencdo da audiéncia para os problemas civicos e
religiosos que afetavam a familia que realizava o ritual. Para Seaford, o fato de que em
Homero os rituais sao apresentados de forma acurada e positiva para a comunidade
representada no poema, ao contrario das consequéncias geralmente danosas dos rituais
tragicos, sugere que esta distin¢cdo precisa ir além de uma mera escolha literaria por

parte dos poetas tragicos.

Segundo a teoria de Seaford, a violéncia reciproca dentro da mesma familia no
quadro de uma intriga tragica, jA mencionada por Aristételes, que é agravada pelo
potencial de desunido trazido pela perversao dos rituais que deveriam conferir coesdo
social, faz com que muitas pecas encenem a destruicdo da familia, em especial da familia
real. Mais do que isso, Seaford postula um padrido de acdo tragica que teria uma
dimensdo ndo apenas literaria mas ritualistica, uma vez que a destrui¢do da familia real
segue-se, segundo Seaford, uma reafirmagio do quadro da moALg, incluindo a nomeagao,
particularmente na conclusdo de certos dramas, de um culto etiolégico que conforta a
audiéncia ao construir uma narrativa na qual a crise inicial foi superada pelo

estabelecimento de um culto coletivo:

Cult aetiology narrates the crisis and confusion ended by the eventual
establishment of the cult. Tragedy dramatizes cult aetiology (7§f), but
in a specific manner, tending to introduce into the movement from
crisis to resolution (or to select myths which already contain) a
historical transition- from the self-destruction of the ruling family,
marked by reciprocal violence and perverted ritual, to the communal
cohesion of polis ritual.s33

Por fim, Seaford entende este fendmeno como uma espécie de “scapegoat
pattern”s3¢ pelo qual o oikog poderoso é minado para ceder espaco a oA coletiva. No
festival das Dionisias estariamos, portanto, nio apenas diante de uma encenacgio teatral,
mas também de uma experiéncia ritualista que reencenaria as origens da tragédia grega
ligadas ao deus Dioniso e a consolidacdo da cidade em detrimento das familias

poderosas. Nesse sentido, Seaford define, assim, a tragédia grega: “Greek tragedy is the

633 Seaford 1994: 344.
634 Seaford 1994: 349.
233



dramatization of aetiological myth shaped by the vital need to create and sustain the

polis”e3s,

A hipotese avancada por Seaford ajuda a explicar, a meu ver, a proliferacio de
termos para salvacdo com significado politico na tragédia de forma generalizada e nao
apenas em um periodo especifico de sua histéria do século quinto. A crise da cidade e a
necessidade da sua salvacdo, diferentemente do que parece emergir do texto de
Jacqueline de Romilly, ndo iniciaram com os efeitos deletérios da Guerra do Peloponeso,
pois se faziam plenamente presentes nos dramas anteriores a Guerra, como em Antigona
de Sofocles, cujo Coro clama por Dioniso para que venha salvar a cidade de Tebas,

assolada por “uma affec¢do violenta”s3s,

0 que me parece especifico ao periodo das pecas tardias de Euripides ¢, de um lado,
a importancia impar dada pelo poeta ao papel dos cidaddos de determinarem o rumo da
acdo tragica e, bem entendido, de influenciarem decisivamente as decisdes dos herdis,
algo visivel especialmente em Orestes e em Ifigénia em Aulis e, de outro lado, a auséncia
de um modelo de oAl que se apresente acima dos conflitos sociais e que sirva de
contraponto positivo a cidade tragica que se encontra em dificuldades$3’. O caso mais
ilustrativo, neste quesito, consiste no Orestes, pois Euripides reelabora o material mitico
de forma a anular a participacdo de Atenas na absolvicdo de Orestes que foi tao realcada
por Esquilo na sua Oresteia. Como vimos no capitulo dedicado a esta peca, esta alteragio
realizada pelo poeta contribui significativamente para o clima de desesperanca que

perpassa o drama, ainda que a oAl de Argos sobreviva, apesar de tudo.

Como fica claro quando se 1é o vigoroso debate entre Richard Seaford e Rainer
Friedrich sobre esta hipétese ritualistica da salvacdo da cidade tragica, o “padrdo
dionisiaco” de destruicio da familia real em beneficio da moAlg, que culminaria na
indicagdo de um culto a algum heréi protetor ao fim da pega, ndo aparece em todas as
obras tragicas. Mesmo se secundarizarmos o elemento dionisiaco e o culto etiolégico
que, de fato, aparecem apenas em um numero limitado das pecas extensas, temos,

ainda, uma boa quantidade de dramas que seguem o padrao de destruicdo (literal ou

635 Seaford 1997: 293.
636 Tradugao por Pereira 2007.

637 0 tépos dramatico da cidade de Atenas como salvadora da Hélade tem recebido bastante
atencao da critica, ver, por exemplo, Garzya 1962: 159-62; Fialho 2011.

234



metaférica) da casa real dominante, simbolizada, muitas vezes, por rituais familiares
deturpardos, com a respectiva transformacgao da violéncia reciproca em algum tipo de

afirmacao do marco da cidade.

As trés pecas estudadas nesta Tese, seguem, com efeito, esta versdo “minima” da
hipétese de Seaford. Em todas elas, como vimos, ha rituais corrompidos, bem como
violéncia que ameaca aniquilar a familia real e, por fim, ha algum tipo de afirmacgdo da
cidade: seja de Tebas (As Fenicias), de Argos (Orestes) ou da expedi¢cdo panhelénica

contra os troianos (Ifigénia em Aulis).

Para regressar ao debate comico, que iniciou esta Tese, entre Esquilo e Euripides
em As Rds de Aristofanes, espero ter convencido o leitor, ap6s a andlise de trés pecas
euripidianas, que a pergunta feita por Dioniso sobre qual conselho o poeta poderia
fornecer acerca da salvacdo da cidade configura-se numa questdo proficua para
investigarmos quando lemos as tragédias. Este trabalho apresentou uma metodologia
para este tipo de pesquisa, baseada no estudo da articulagdo de trés tipos de salvagdo
(individual, psicol6gico ou moral e politico). Analisados em conjunto, estes elementos de
salvacdo fornecem uma ferramenta poderosa para um tipo de abordagem que concilie as

leituras literarias e histéricas dos dramas.

Sendo assim, futuros estudos podem, por exemplo, aplicar a metodologia que foi
desenvolvida nesta Tese para a andlise de outras pecas do corpus tragico. A primeira
pergunta a ser feita é se a intriga dramatica de determinada peca contém estes trés tipos
de salvagdo, pois hd dramas cuja problematica da salvacdo ndo reverbera de maneira
aprofundada no tema da cidade. E o caso, por exemplo, de Helena e Ifigénia entre os
Tauros de Euripides. Nao obstante o fato destas pec¢as conterem uma grande quantidade
de ocorréncias do vocabuladrio da cwpia, as suas estruturas tematicas nao conferem
muito relevo a dimensdo da cidade. Outras pecas euripidianas, em contraste, sio
facilmente analisaveis sobre este dngulo, assim Heraclidas, Suplicantes, Héracles e a
fragmentaria Erecteu. As pecas de Esquilo mostram uma forte presenca da cidade e do
léxico da salvacdo, enquanto as pecas tebanas de Séfocles sdo as mais adequadas deste
autor para este tipo de estudo. Uma futura investigacdo nesta direcdo poderd comparar
o tratamento deste topico entre os trés tragedidgrafos e, assim, contribuir para repensar
as hipoteses avancadas neste trabalho acerca do tema da salvacdo da personagem

tragica e da cidade.
235



Bibliografia

I- Obras de referéncia

Cunliffe, R. J. 1977 [1924]. A Lexicon of the Homeric Dialect. London: University of Oklahoma
Press

Liddell, H. J; Scott, R.; Jones, H. S. 1996. A Greek-English Lexicon. 92 ed. Oxford: Clarendon Press

II- Edi¢oes, Tradugdes e Comentarios

Alexandre Junior, M. et al. 2005. Aristdteles Retdrica. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda
Amaral, A. C.; Gomes C. C. 1998. Aristételes Politica. Lisboa: Vega

Barrett, W.S. 1964. Euripides Hippolytus. Oxford: Clarendon Press

Brasete, M.F. (no Prelo). “Electra”. Em: Silva, M.F.S. (ed). Euripides Tragédias III. Lisboa: Imprensa
Nacional Casa da Moeda

Bywater, ]. 1894. Aristotle's Ethica Nicomachea. Oxford, Clarendon Press
Caeiro, A. C. 2012. Aristételes Etica a Nicémaco. 42ed. Lisboa: Quetzal
Collard, C. et al. 1997. Euripides. Selected Fragmentary Plays. Vol I. Warminster: Aris & Phillips

Collard, C.; Cropp, M. 2008a. Euripides Fragments. Aegeus-Meleager (The Loeb Classical Library).
Cambridge; London: Harvard University Press

Collard, C.; Cropp, M. 2008b. Euripides Fragments. Oedipus-Chrysippus. Other Fragments (The
Loeb Classical Library). Cambridge; London: Harvard University Press

Collard, C.; Morwood, J. 2017. Euripides Iphigenia at Aulis. Vol 1 and 2. Liverpool: Liverpool
University Press

Craik, E. 1988. Euripides Phoenician Women. Warminster: Aris & Phillips

Davies, M.; Finglass, P.]. 2014. Stesichorus: The Poems. Cambridge: Cambridge University Press
Diggle, ]., 1981. Euripidis Fabulae vol. 2. Oxford: Clarendon Press

Diggle, ]. 1984. Euripidis Fabulae vol. 1. Oxford: Clarendon Press

Diggle, ]. 1994a. Euripides Fabulae vol 3. Oxford: Clarendon Press

Dimock, G. E. Jr.; Merwin, W. S. 1978. Iphigeneia at Aulis. New York: Oxford University Press

236



Dindorfius, G. 1863. Scholia Graeca in Euripidis tragoedias Tomus 2. Oxonii: Etypographeo
Academico

Dodds, E. R. 1960. Euripides Bacchae. Oxford: Clarendon Press
Dover, K. 1993. Aristophanes Frogs. Oxford: Clarendon Press
England, E. B. 1891. The Iphigenia at Aulis. London: Macmillan

Ferrari, F. 1988. Euripide. Ifigenia in Tauride. Ifigenia in Aulide. Milano: La Biblioteca Universale
Rizzoli

Ferreira, ]. R. 2005. Séfocles Filoctetes. Lisboa: edi¢oes 70

Ferreira, . R. 2010. “Suplicantes”. Em: Silva, M.F.S. (ed). Euripides Tragédias II. Lisboa: Imprensa
Nacional Casa da Moeda

Frade, S. (no Prelo). “As Fenicias”. Em: Silva, M.F.S. (ed). Euripides Tragédias II1. Lisboa: Imprensa
Nacional Casa da Moeda

Garvie, A. F. 1986. Aeschylus Choephori. Oxford: Clarendon Press

Gerber, D. E. 1999. Greek Elegiac Poetry. From the Seventh to the Fifth Centuries BC. Cambridge;
London: Harvard University Press

Hainsworth, B. 1993. The lliad: a commentary. vol 3. Books 9-12. Cambridge: Cambridge
University Press

Heubeck, A.; Hoekstra, A. 1989. A commentary on Homer's Odyssey. Vol 2. Books 9-16. Oxford:
Clarendon Press

Hutchinson, G. 0. 1985. Aeschylus Septem Contra Thebas. Oxford: Clarendon Press
Jones, H.S.; Powell . E. 1942. Thucydides Historiae. Oxford: Clarendon Press
Jouan, F. 1983. Euripide Iphigénie a Aulis. Tome 7. Paris: Les Belles Lettres

Jouan, F. 2001. Les Tragiques Grecs. Euripide. Paris: Robert Laffont

Kovacs, D. 1994. Euripidea. Leiden: Brill

Kovacs, D. 2002. Euripides, Bacchae, Iphigenia at Aulis, Rhesus. Cambridge; London: Harvard
University Press

Ledo, D. F. 2006. Solon. Estadista, Poeta e Sdbio. Coimbra: Minerva
Lloyd-Jones, H; Wilson, N. G. 1990. Sophoclis Fabulae. Oxford: Clarendon Press
Lourenco, F. M. B. 1994. Euripides [on. Lisboa: Colibri

Lourenco, F. M. B 2010a. "Hipdlito". Em: Silva, M.F.S. (ed.). Euripides Tragédias Il. Lisboa:
Imprensa Nacional Casa da Moeda

237



Lourenco, F. M. B. 2010b. Homero. Odisseia. Lisboa: Cotovia

Lourenco, F. M. B. 2012. Homero. Iliada. Lisboa: Cotovia

MacDowel, D. M. 1990. Demosthenes: Against Meidias. Oxford: Clarendon Press
Martins de Jesus, C. 2012. Esquilo Suplicantes. Coimbra: Festea

Mastronarde, D. ]. 1994. Euripides Phoenissae. Cambridge: Cambridge University Press
Medda, E. 2001. Euripide Oreste. Milano: La Biblioteca Universale Rizzoli

Meillier, C. et al. 1976. Cahiers de recherches de I'Institut de Papyrologie et d’Egyptologie de Lille
4:287-360

Merkelbach R.; West M. L. 1967. Fragmenta Hesiodea. Oxford: Clarendon Press
Murray, G. 1909. Euripidis Fabulae, vol 3. Oxford: Oxford University Press

Norlin, G. 1928. Isocrates vol 1. Cambridge: Harvard University Press

Oliveira, F. R. 2008. Séfocles Aias. Sao Paulo: [luminuras

Page, D. 1972. Aeschyli septem quae supersunt tragoediae. Oxford: Clarendon Press

Pais de Almeida, C. A. 1998. Euripides Ifigénia em Aulide. 22 ed. Revisdo da traducdo por Maria de
Fatima Silva. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian

Pearson, A. C. 1909. Euripides. The Phoenissae. Cambridge: Cambridge University Press
Pereira, M. H. R. 1996. Euripides Troianas. Lisboa: edi¢des 70

Pereira, M. H. R. 2001. A Reptiblica de Platdo. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian
Pereira, M. H. R. 2007. Séfocles. Antigona. 72 ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian
Pereira, M. H. R. 2017 [1992]. Euripides. As Bacantes. Lisboa: edi¢cdes 70

Platnauer, M. 1956. Euripides Iphigenia in Tauris. Oxford: Clarendon Press

Pomeroy, S. 1994. Xenophon Oeconomicus. A social and Historical Commentary. Oxford:
Clarendon Press

Pulquério, M. de 0. 2008 [1990]. Oresteia de Esquilo. Lisboa: edi¢des 70
Ramalho, A. da C. 2008 [1996]. Aristéfanes. As Rds. Lisboa: Edi¢cdes 70

Rodrigues, N. S. 2014. Euripides Ifigénia entre os Tauros. Coimbra: Imprensa da Universidade de
Coimbra

Ross, W. D. 1959. Aristotelis Ars Rhetorica. Oxford: Clarendon Press

238



Salvador, E. L. 2006. Os Sete contra Tebas de Esquilo. Dissertagdo apresentada ao programa de
Po6s-Graduacdo em Linguistica da Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Campinas:
Instituto de Estudos da Linguagem

Santos Alves, M. 1975. As Fenicias de Euripides. Coimbra: Centro de Estudos Classicos e
Humanisticos da Universidade de Coimbra

Santos, C. F. 2010. “Héracles”. Em: Silva, M.F.S. (ed.). Euripides Tragédias Il. Lisboa: Imprensa
Nacional Casa da Moeda

Seica, A. P. F. 0. 2007. Orestes de Euripides. Dissertacdo de mestrado em Literaturas Classicas
(Literatura Grega) apresentada a Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra. Coimbra:
Universidade de Coimbra

Silva, A. F. 0. 1999 [1982]. Euripides Orestes. Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia

Silva, C. R. C. 2000. Os Heraclidas. Lisboa: edi¢cdes 70

Sommerstein, A. H. 2008. Aeschylus Fragments. Cambridge; London: Harvard University Press
Valente, A. M. 2011. Aristdteles Poética. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian

Van Thiel, H. 1991. Homeri Odyssea. Ziirich; New York: Geed Olms

Van Thiel, H. 2010. Homeri Ilias. Ziirich; New York: Geed Olms

West, M. L. 1987. Euripides Orestes. Warminster: Aris & Phillips

West, M. L. 1992. Aeschyli Supplices. Stuttgart: Teubner

West, S. 1988. A Commentary on Homer's Odyssey. Vol 1. Oxford: Clarendon Press

Willink, C.W. 1986. Euripides: Orestes. Oxford: Clarendon Press

III- Estudos

Aélion, R. 1983. Euripide, héritier d'Eschyle. Tome 1. Paris: Les Belles Lettres

Aguirre, M. 2010. "Erinyes as Creatures of Darkness". Em: Christopoulos, M. et al. (eds.) Light
and darkness in ancient Greek myth and religion. Plymouth: Lexington Books

Allen, D. S. 2000. The World of Prometheus: The Politics of Punishing in Democratic Athens.
Princeton: Princeton University Press

Aluja, R. 2014. “Reexamining the Lille Stesichorus: about the Theban Version of Stesich. PMGF

222b”. Em: Reig, M; Riu, ]. (eds.) Drama, Philosophy, Politics in Ancient Greece. Contexts and
Receptions. Barcelona: Universitat de Barcelona

239



Amiech, C. 2008. “Le sacrifice de Ménécée: sa place, son role dans les Phéniciennes d’Euripide”.
L'information littéraire 60.1: 22-29

Aragjo, O. L. 2008. “Encenando amizade: Pilades e Orestes na Tragédia”. Letras Cldssicas 12: 25-
35

Arthur, M. B. 1977. "The Curse of Civilization. The Choral Odes of the Phoenissae". HSPh 81: 163-
185

Azoulay, V. 2004. Xénophon et les grdces du pouvoir: de la charis au charisme. Paris: Publications
de la Sorbonne

Bacalexi, D. 2016. “Personal, paternal, patriotic: the threefold sacrifice of Iphigenia in Euripides’
Iphigenia in Aulis”. Humanitas 68: 51-76

Bain, D. 1977. “The Prologues of Euripides’ Iphigenia in Aulis” CQ 27: 10-26
Baldwin, B. 1974. "Notes on Cleophon". Acta Classica 17: 35-47
Balot, R. K. 2004. Greed and Injustice in Classical Athens. Princeton: Princeton University Press

Barrett, J. 2002. Staged Narrative. Poetics and the Messenger in Greek Tragedy. Los Angeles:
University of California Press

Belardinelli, A. M, R. 2003. “Menelao nell'Elena di Euripide: una rilettura”. LEXIS 21: 161-177

Belfiore, E. S. 2000. Murder Among Friends: Violation of Philia in Greek Tragedy. Oxford: Oxford
University Press

Blaiklock, F. M. 1952. The Male Characters of Euripides: A Study in Realism. Wellington:
New Zealand University

Bonnard, A. 1945. “Iphigénie a Aulis. Tragique et poésie.” MH 2: 87-107

Bonnechere, P. 1994. Le sacrifice humain en Gréce Ancienne. Liege: Presses Universitaires de
Liége

Bordaux, L. 1992. "Exil et exilés dans la tragédie d'Euripide". Pallas 38: 201-208
Boulter, P. N. 1962. "The theme of agria in Euripides' Orestes". Phoenix 16.2: 102-106

Bowie, A. M. 1997. “Tragic Filters for History: Euripides' Supplices and Sophocles's Philoctetes”.
Em: Pelling C. B. R. (ed.). Greek Tragedy and the Historian. Oxford: Oxford University Press

Bremer, J. M. 1976: "Why Messenger-Speeches?" Em: Bremer, |. M. et al (eds.). Miscellanea
tragica in honorem J.C. Kamerbeek. Amsterdam: Hakkert

Bremer, ]. M. 1980. "Euripides'Phoenissae 830-832'. Mnemosyne 33 3/4: 278-287
Bremer, J. M. 1987. “Stesichorus, the Lille Papyrus”. Em: Bremer, ]. M. et al. (eds.) Some recently

found Greek poems: Text and commentary. Leiden: Brill

240



Brioso Sanchez, M. 2009. “La carta tragica”. HABIS 40: 45-68
Burian, P. 2009. "City, Farewell! Genos, Polis, and Gender in Aeschylus’ Seven Against Thebes and
Euripides’ Phoenician Women". Em: McCoskey, D.E.; Zakin, E. (eds). Bound by the city. Greek

tragedy, sexual difference, and the formation of the polis. New York: Suny Press

Burkert, W.; Marinatos, N. 2010. "Introduction”. In: Christopoulos, M. et al. (eds.) Light and
darkness in ancient Greek myth and religion. Plymouth: Lexington Books

Burkert, W. 2011. La religion grecque a I'époque archaique et classique. Traduction par Pierre
Bonnechere. Paris: Picard

Burnett, A.P. 1998. Revenge in Attic and Later Tragedy. Los Angeles: University of California
Press

Cairns, D. L. 1993. Aidés. The Psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient Greek
Literature. Oxford: Clarendon Press

Cairns, D. L. 2015. "Revenge, Punishment, and Justice in Athenian homicide law". Value Inquiry
49: 645-665

Carpanelli, F. 2005. Euripide: L'evoluzione del dramma e i nuovi orizzonti istituzionali ad Atene.
Torino: UTET

Carter, D. M. 2007. The Politics of Greek Tragedy. Exeter: Bristol Phoenix Press
Carter, D. M. 2013. “Reported Assembly Scenes in Greek Tragedy”. ICS 38: 23-63

m

Cerri, G. 2004. "Messaggi etico-politici nella tragedia Euripidea: dalle ‘Supplici’ all'Oreste’".
AION(filol). XXVI: 95-125

Chong-Gossard, J. H. K. 2008. Gender and Communication in Euripides' Plays: Between Song and
Silence. Leiden: Brill

Clark, M. 1998. “Chryses’ Supplication: Speech Act and Mythological Allusion”. CA 17: 5-24
Collard, C. 1975. "Formal Debates in Euripides' Drama". G&R 22.1: 58-71

Collinge, N. E. 1962. “Medical terms and Clinical attitudes in the Tragedians”. BICS 9: 43-55
Conacher, D.]. 1967. "Themes in the Exodus of Euripides' Phoenissae", Phoenix 21: 92-101
David, E. 1986. "The oligarchic revolution in Argos, 417 B.C". L'Antiquité Classique 55: 113-124

David, E. 2014. "An oligarchic democracy: manipulation of democratic ideals by athenian
oligarchs in 411 B.C.". EIRENE L: 11-38

De Jong, L. J. F. 1991. Narrative in Drama. The Art of the Euripidean Messenger-Speech. Leiden:
Brill

Delebecque, E. 1951. Euripide et la guerre du Péloponnése. Paris, C. Klincksieck

241



Denniston, J. D. 1954. The Greek Particles. Second edition. Oxford: Oxford University Press
Deserto, ]. 1998. Figuras sem nome em Euripides. Lisboa: Edi¢des Cosmos

Di Benedetto, V. 1961. "Note Critico-Testuali all' Oreste di Euripide". Studi Classici e Orientali 10:
122-155

Di Benedetto, V. 1971. Euripide: Teatro e Societa. Torino: Einaudi

Diggle, ]. 1971. [Review of the book Untersuchungen zur Iphigenie in Aulis, by Mellert-Hoffmann.
1969] CR 21: 178-80

Diggle, ]. 1994b. Euripidea: Collected Essays. Oxford: Oxford University Press

Di Marco. M. 2009. La tragedia greca. Forma, gioco scenico, tecniche drammatiche. Roma: Carocci
Dover, K.]. 1973. “Some neglected aspects of Agamemnon's dilemma”. JHS 93: 58-69

Dover, K.]. 1994 [1974]. Greek Popular Morality. Indianapolis; Cambridge: Hackett

Dunn, F. M. 1989. "Comic and Tragic License in Euripides' Orestes". ClAnt 8. 2: 238-251

Dunn, F. M. 1996. Tragedy's End: Closure and Innovation in Euripidean Drama. Oxford: Oxford
University Press

Easterling, P. E. 1985. “Anachronism in Greek tragedy.” JHS 105: 1-10

Euben, J. P. 1986. "Political Corruption in Euripides’ Orestes". In: Euben, ]. P. (ed). Greek Tragedy
and Political Theory. Los Angeles: University of California Press

Falkner, T. M. 1983. "Coming of age in Argos: physis and paideia in Euripides' Orestes". (] 78. 4:
289-300

Fialho, M. C. Z. 1989-1990. "Sélon e Esquilo: duas concepg¢des de tempo afins". Humanitas 41-42:
51-64

Fialho, M. C. Z. 1992. Luz e Trevas no Teatro de Séfocles. Coimbra: INIC

Fialho, M. C. Z. et al. (eds.) 2007. O Mito de Helena de Tréia a Actualidade. Coimbra: Centro de
Estudos Classicos e Humanisticos da Universidade de Coimbra.

Fialho, M. C. Z. 2010. “Retdrica e Demagogia: a dentncia euripidiana em Hécuba”. Em: Pereira, F.
B.; Varzeas, M. (eds). Retdrica e teatro: a palavra em acgdo. Porto: Universidade do Porto

Fialho, M. C. Z. 2011. "Crise politica e propaganda Ateniense no teatro de Euripides". Cadmo 21:
141-166

Fialho, M. C. Z. 2012. "Do Oikos a Pélis de Agamémnon: sob o signo da distor¢do". Agora 14: 47-
61

Fialho, M. C. Z. 2016. “A febre da guerra: retérica e demagogia em Ifigénia em Aulide”. Agora 18:
81-98

242



Foley, H. P. 1982. “Marriage and Sacrifice in Euripides’ Iphigeneia in Aulis”. Arethusa 15: 159-80
Foley, H. P. 1985. Ritual Irony: Poetry and Sacrifice in Euripides. London: Cornell University Press
Foley, H. P. 2001. Female acts in Greek Tragedy. Princeton: Princeton University Press

Fornis, C. 1993. "La Stasis Argiva del 417". POLIS 5: 73-89

Fouchard, A. 1997. Aristocratie et Démocratie. Idéologies et sociétés en Grece ancienne. Paris: Les
Belles Lettres

Fraenkel, E. 1964 [1946]. “A Passage in the Phoenissae”. Em: Fraenkel, E. Kleine Beitrdge zur
klassischen Philologie vol 1. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura

Fuqua, C. 1976. "Studies in the use of myth in Sophocles' Philoctetes' and the 'Orestes' of
Euripides”. Traditio 32: 29-95

Fuqua, C. 1978. "The World of myth in Euripides' Orestes". Traditio 34: 1-28
Gagarin, M. 1979. "The prosecution of homicide in Athens". GRBS 20: 301-323
Gagné, R. 2013. Ancestral Fault in Ancient Greece. Cambridge: Cambridge University Press

Gantz, T. 1993. Early Greek Myth. A Guide to Literary and Artistic Sources. vol 2. Baltimore;
London: The Johns Hopkins University Press

Garzya, A. 1962. Pensiero e tecnica drammatica in Euripide: saggio sul motivo della salvazione nei
suoi drammi. Naples: Libreria Scientifica

Gibbs, J. R. W. 2008. “Metaphor and thought: The state of the art”. Em: Gibbs, ]. RW. (ed.). The
Cambridge Handbook of Metaphor and Thought. Cambridge: Cambridge University Press

Gibert, J. 1995. Change of Mind in Greek Tragedy. Gottingen: Vandenhoeck and Ruprecht

Gil, L. 2004. “ISOTES: Comentario intertextual a EUR. PH. 528 ss”. Em: Lopez Férez, ]. A. (ed.) La
tragedia griega en sus textos. Madrid: Ediciones Clasicas

Glotz, G. 1904. La solidarité de la famille dans le droit criminel en Greéce. Paris: Albert Fontemoing

Goossens, R. 1943. "La campagne électorale d'Agamemnon (Euripide, Iphigénie a Aulis, 373)".
RBPh 22:192-197

Goossens, R. 1962. Euripide et Athénes, Bruxelles: Palais des Académies

Goslin, 0. E. 2006. Enacting Piety: A Study of Rhetoric, Supplication and Decision-Making in
Euripides. Dissertation submitted for the degree Doctor in Philosophy in Classics. Los Angeles:
University of Carolina

Gould, J. 1973. "HIKETEIA". JHS 93: 74-103

Gould, ]. 1978. “Dramatic character and ‘human intelligibility’ in Greek tragedy”. PCPS 24: 43-67

243



Greenberg, N. A. 1962. "Euripides' Orestes: An Interpretation”. HSPh 66: 157-192

Griffin, J. 1990. “Characterization in Euripides: Hippolytus and Iphigenia in Aulis.” Em: Pelling, C.
(ed.). Characterization and Individuality in Greek Literature. Oxford: Oxford University Press.

Hall, E. 1997. "Sociology of Athenian Tragedy". Em: Easterling, P. E. (ed.). The Cambridge
Companion to Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge University Press

Halliwell, F. S. 1997. “Between Public and Private: Tragedy and Athenian Experience of
Rhetoric”. Em: Pelling. C. (ed). Greek Tragedy and the Historian. Oxford: Oxford University Press

Hamilton, R. 1978. "Announced Entrances in Greek Tragedy". HSPh 82: 63-82

Hansen, M. H. 2009 [1991]. La Démocratie athénienne a 'époque de Démosthéne. Traduction de
Serge Bardet avec le concours de Philippe Gauthier. Paris: Tallandier

Harris, E. M. 2015. "The Family, the Community and Murder: The Role of Pollution in Athenian
Homicide Law". In: Ando, C.; Riipke, ]. (eds.). Public and Private in Ancient Mediterranean Law
and Religion. Berlin: Walter de Gruyter

Hartigan, K. 1987. "Euripidean Madness: Herakles and Orestes". G&R 34.2: 126-135

Hartigan, K. 1991. Ambiguity and Self-Deception: The Apollo and Artemis Plays of Euripides.
Frankfurt: P. Lang

Haslam, M. W. 1975. "The authenticity of Euripides, Phoenissae 1-2 and Sophocles, Electra 1".
GRBS 16: 149-75

Haslam, M. W. 1976. "Interpolations in the Phoenissae: Papyrus Evidence". CQ 26.1: 4-11
Hewitt, J. H. 1927. "The Terminology of 'Gratitude' in Greek". CPh 22.2: 142-161

Hilton, I. 2015. “Thebes as the “anti-Athens”? Some observations on the city’s tragic functions”.
Eos CIl: 261-277

Intrieri, M. 2013. "Intessere relazioni. Osservazioni sull’itinerario di philia (dalle origini al V sec.
a.C.)". HISTORIKA 111: 213-272

Jacome Neto, F. “Notas sobre a apatia politica do povo ateniense durante o golpe oligarquico
que derrubou a democracia ateniense em 411 / 410 a.C.” Hélade 3.1: 46-62

Jouan F. 1966. Euripide et les Iégendes des Chants Cypriens. Paris: Les Belles Lettres

Jouan F. 1990. "Ares a Thebes dans la tragédie attique". In: Geny, E.; Mactoux, M.M. (eds.).
Mélanges Pierre Lévéque. Tome 4: Religion. Besancon: Université de Franche-Comté

Jouanna, J. 1988. "La maladie sauvage dans la Collection Hippocratique et la tragédie grecque".
Metis 3.1/2:343-360

Jouanna, J. 2004. "Sémantique et temporalité tragique: remarques sur les sens de maAa6g et de
TdAat a partir du Philoctete de Sophocle”. REG 117.1: 21-36

244



Jouanna, ]. 2007. Sophocle. Paris: Fayard

Kitto. H.D.F. 1939. "The Final Scenes of the Phoenissae". CR 53.3: 104-111

Kitto. H. D.F. 2003 [1961]. Greek Tragedy: A literary study. 32 ed. London; New York: Routledge
Knox, B. M. W. 1966. “Second Thoughts in Greek Tragedy”. GRBS 7: 215-232

Knox, B. M. W. 1972. “Euripides Iphigenia in Aulide 1-163 (in that order)”. YCS 22: 239-261
Kock, E. L. 1961. "The Sophoklean Oidipus and its antecedents". AClass 4: 7-28

Konstan, D. 1996. "Greek Friendship". AJPh 117.1: 71-94

Konstan, D. 2001. Pity Transformed. London: Duckworth

Konstan, D. 2006. The Emotions of the Ancient Greeks. Studies in Aristotle and Classical Literature.
Toronto: University of Toronto Press

Kovacs, D. 1982. "Tyrants and Demagogues in Tragic Interpolation”. GRBS 23: 31-50
Kovacs, D. 2003. “Toward a Reconstruction of Iphigenia Aulidensis,” JHS 123: 77-103.

Kosak, J. C. 2004. Heroic Measures. Hippocratic Medicine in the Making of Euripidean Tragedy.
Leiden: Brill

Kurke, L. 1990. “Pindar’s Sixth Pythian and the Tradition of Advice Poetry”. TAPhA 120: 85-107
Kyriakou, P. 1998. "Menelaus and Pelops in Euripides' Orestes". Mnemosyne 51. 3: 282-301
Lamari, A. A. 2010. Narrative, Intertext, and Space in Euripides’ Phoenissae. Berlin: De Gruyter

Lawrence, S. E. 1988. “Iphigenia at Aulis: Characterization and Psychology in Euripides”. Ramus
17:91-109

Ledo, D. F. 2004. "Matéria Religiosa: Processos de Impiedade (Asebeia)". Em: Ledo, D. F. et al.
(eds.). NOMOS. Direito e Sociedade na Antiguidade Cldssica. Coimbra: Imprensa da Universidade

de Coimbra

Leite, P. 2014. Etica e retdrica forense: Asebeia e Hybris na caracterizacdo dos adversdrios em
Demdstenes. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra

Liapis, V. 2006. "Ghosts, wandering here and there: Orestes the revenant in Athens." Em: Cairns,
D.; Liapis, V. (eds.). DIONYSALEXANDROS. Essays on Aeschylus and his fellow tragedians in honour

of Alexander F. Garvie. Swansea: The Classical Press of Wales

Lloyd, G. E. R. 2003. In the Grip of Disease: Studies in the Greek Imagination. Oxford: Oxford
University Press

Lloyd-Jones, H. 1989. "Les Erinyes dans la tragédie grecque". REG 102, 485-486: 1-9
Lloyd, M. 1992. The Agon in Euripides. Oxford: Oxford University Press

245



Lombard, D. B. 1985. “Aspects of aidw¢ in Euripides”. Acta Classica 28: 5-12

Lonnoy, M.G. "Arés et Dionysos dans la Tragédie Grecque: Le rapprochement des contraires".
REG 98.465-466: 65-71

Lopez Férez. L. A. 2004. “Aquiles en Euripides”. Em: Lopez Férez. L. A. (ed.). La tragedia griega en
sus textos. Madrid: Ediciones Clasicas

Loraux, N. 1978. "Mourir devant Troie, tomber pour Athénes. De la gloire du héros a 1'idée dela
cité". Information sur les sciences sociales 17.6: 810-817

Loraux, N. 2002. The Divided City: Forgetting in the Memory of Athens. Translated by C. Pache and
J. Fort. New York. Zone Books

Loraux, N. 2006 [1981]. The Invention of Athens. The Funeral Oration in the Classical City.
Translated by Alan Sheridan. New York: Zone Books

Lourengo, F. M. B. et al. (ed.). 1996a. Eros e Philia na Cultura Grega. Lisboa: Euphrosyne, Centro
de Estudos Classicos

Lourenco, F. M. B. 1996b. "'A excepgio de Pilades'? Bons e Maus ¢iAot no Orestes de Euripides".
Em: Eros e Philia na Cultura Grega. Lisboa: Euphrosyne, Centro de Estudos Classicos

Lourenco, F. M. B. 1999. "Ifigénia em Aulis de Euripides: um texto entre os sécs. V e IV a. C.",
Romdnica 8: 35 - 44.

Lourenco, F. M. B. 2008. “Sobre o Prélogo de Ifigénia em Aulis”. Em: Lourenco, F. Novos Ensaios
Helénicos e Alemdes. Lisboa: Cotovia

Lourenco, F. M. B. 2011. The Lyric Metres of Euripidean Drama. Coimbra: Coimbra University
Press

Lowe, N. J. 2006. “Tragic and Homeric Ironies: Response to Rosenmeyer”. Em: Silk, M. S. (ed.)
Tragedy and the Tragic: Greek Theatre and Beyond. Oxford: Clarendon Press

Lush, B. V. 2015. “Popular Authority in Euripides’ Iphigenia in Aulis”. AJPh 136.2: 207-242
MacDowell, D. 1978. The Law in Classical Athens. New York: Cornell University Press
Mackie, C.J. 1997. “Achilles’ Teachers: Chiron and Phoenix in the lliad”. G&R 44.1: 1 - 10
MacLeod, C. W. 1982. "Politics and the Oresteia". JHS 102: 124-144

Manton, G. R. 1961. "The Second Stasimon of the Seven Against Thebes". BICS 8: 77-84

Marchal-Louét, 1. 2009. "Les gestes des malades dans le théatre d'Euripide: 1'exemple de I'
Oreste". BAGB 2: 92-109

Markantonatos, A. 2012. "Leadership in Action: Wise Policy and Firm Resolve in Euripides’

Iphigenia at Aulis". Em: Markantonatos, A.; Zimmermann, B. (eds.). Crisis on Stage: Tragedy and
Comedy in Late Fifth-Century Athens. Berlin: Walter De Gruyter

246



Masaracchia, E. 1983. “Il sacrificio nell’ Ifigenia in Aulide”. QUCC 14.2: 43-77

Mastronarde, D. J. 1986, "The Optimistic Rationalist in Euripides: Theseus, Jocasta, Teiresias".
Em: Cropp, M. et al. (eds.). Greek Tragedy and its Legacy: Essays presented to D. ]J. Conacher.
Calgary: University of Calgary Press

Mastronarde, D. J. 2010. The Art of Euripides. Dramatic Technique and Social Context. Cambridge:
Cambridge University Press

McGlew, ]. F. 1999. "Politics on the Margins: The Athenian 'Hetaireiai' in 415 B.C". Historia 48.1:
1-22

Meillier, C. 1978. "La succession d'CEdipe d'aprés le P. Lille 76a + 73, poeme lyrique
probablement de Stésichore". REG 91.432/433: 12-43

Meredith, H. 0. 1937. “The End of the Phoenissae.” CR 51.3: 97-103
Michelakis, P. 2002. Achilles in Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge University Press
Michelini, A. N. 1982. Tradition and Dramatic Form in "The Persians” of Aeschylus. Leiden: Brill

Michelini, A. N. 1999-2000. "The Expansion of Myth in Late Euripides: 'Iphigeneia at Aulis™. ICS
24/25:41-57

Mills, S. 1997. Theseus, Tragedy, and the Athenian Empire. Oxford: Clarendon Press

Mitchell, L. G. 1997. Greeks bearing gifts: the public use of private relationships in the Greek world,
435-323 B.C. Cambridge: Cambridge University Press

Mitchell-Boyask. R. 2008. Plague and the Athenian Imagination. Drama, History, and the Cult of
Asclepius. Cambridge: Cambridge University Press

Mirto, M. S. 1980. "Oreste, Telemaco e una presunta interpolazione: EUR, OR, 588-90". ASNP X 2:
383-402

Morenilla, C.; Bafiuls Oller, . V. "La propuesta de Eurigania (P. Lille de Estesicoro)". HABIS 22:
49-66

Moreau, A. 1988. “Polynice le querelleur”. BAGB 3: 224-231

Morwood, J. 2009. "Euripides and the Demagogues". CQ 59.2: 353-363

Mullens, H. G. 1940. "The Meaning of Euripides’ Orestes". CQ 34: 153-158.

Naiden, F. S. 2006. Ancient Supplication. Oxford: Oxford University Press

Nancy, C. 1981. "Pharmakon soterias: Le mecanisme du sacrifice humain chez Euripide". Em:
Thédatre et spectacle dans I’Antiquité, Actes du Colloque de Strasbourg 5-7 nov. 1981. Leiden: Brill

Noel, D. 1999. "Les Anthestéries et le vin". Kernos 12: 125-152

Norwood. G. 1920. Greek Tragedy. London: Methuen

247



Nussbaum, M. C. 2008. Paisajes del pensamiento: La inteligencia de las emociones. Traduccion de
Araceli Maira. Buenos Aires; Barcelona: Paidos

Ober, J. 1989. Mass and Elite in Democratic Athens. Princeton: Princeton University Press

Osborne, R. 2010 [1985]. "The erection and mutilation of the hermai”. Em: Osborne, R. Athens
and Athenian Democracy. Cambridge: Cambridge University Press

Papadopoulou, T. 2001. "The Prophetic Figure in Euripides' 'Phoenissae' and 'Bacchae". Hermes
129.1: 21-31

Papadopoulou, T. 2008. Euripides: Phoenician women. London: Duckworth

Parker, R. 2005. Polytheism and Society at Athens. Oxford: Oxford University Press
Parry, H. 1967. “Lines 830-832 of Euripides' ‘Phoenissae™. Phoenix. 21.1: 20-26
Parry, H. 1969. "Euripides' Orestes: The Quest for Salvation". TAPhA 100: 337-353
Pellizzari D. 2012. “I due Agamennone dell'Ifigenia in Aulide”. Dioniso 11: 125-147.

Pereira, M. H. R. 1988. "Mito, Ironia e Psicologia no 'Orestes' de Euripides". Humanitas 39/40: 3-
24

Pereira, M. H. R. 2012. Estudos de Histéria da Cultura Cldssica Volume I - Cultura Grega. Lisboa:
Fundacdo Calouste Gulbenkian

Pietruczuk, K. 2012. “The Prologue of Iphigenia Aulidensis Reconsidered”. Mnemosyne 65: 565-
583

Poe, J. P. 1992. "Entrance-Announcements and Entrance-Speeches in Greek Tragedy". HSPh 94:
121-156

Pohlenz, M. 1961. La tragedia greca. Vol 1. Traduzione italiana di Maria Bellincioni. Brescia:
Paideia

Porter, J. R. 1994. Studies in Euripides’ Orestes. Leiden: Brill

Porter, J. R. 2003. “Orestes the Ephebe”. Em: Csapo, E.; Miller, M. (eds.). Theory, Praxis: The Social
Life of Myth, Word and Image in Ancient Greece. Essays in Honour of William J. Slater. Oxford:
Oxbow Books

Pulquério, M. 0. 1992. "A personalidade de Etéocles nos «Sete contra Tebas» de Esquilo".
Madthesis 1: 11-19

Quijada Sagredo, M. 2011. “El Euripides Tardio y los limites de la Tragedia”. Em: Quijada
Sagredo, M. (ed.). Estudios sobre tragedia griega. Euripides, el teatro griego de finales del s. V a.C. y
su influencia posterior. Madrid: Ediciones Clasicas

Quijada Sagredo, M. 2012. "Intriga comica versus intriga tragica en Tesmoforiantes de

Aristofanes". EMERITA LXXX 2: 257-274

248



Radding, J. 2015. "Clytemnestra at Aulis: Euripides and the Reconsideration of Tradition". GRBS
55: 832-862

Rawson, E. 1970. "Family and Fatherland in Euripides' Phoenissae". GRBS 11: 109-127

Rawson, E. 1972. "Aspects of Euripides' Orestes". Arethusa 5: 155-157

Rechenauer, G. 2011. "Polis nosousa: Politics and Disease in Thucydides - the Case of the Plague".
In: Rechenauer, G.; Pothou, V. (eds.). Thucydides - a violent teacher? History and its
representations. Gottingen: V&R Unipress

Reeve, M. D. 1972. "Interpolation in Greek Tragedy II". GRBS 13: 451-474

Reeve, M. D. 1973. "Interpolation in Greek Tragedy III". GRBS 14: 145-171

Reguero, M.C.E. 2011. “El relato de mensajero en el Orestes de Euripides”. EMERITA LXXIX 1:
131-154

Reinhardt, K. 1971 [1958]. "La crise du sens chez Euripide". In. Reinhardt, K. Eschyle. Euripide.
Traduit par Emmanuel Martineau. Paris: Les Editions de Minuit

Rhodes, P.J. 1979. "EIZAITEAIA in Athens". JHS 99: 103-114
Ribeiro Jr., W. A. 2010. “Os autores da Ifigénia em Aulis de Euripides”. CODEX 2: 57-91

Ritchie, W. 1967. “Tradition and Innovation in a Euripidean Tragedy”. Arts: The Journal of the
Sydney University Arts Association 4: 5-21

Ritchie, W. 1978. “Euripides, Iphigenia at Aulis 919-974.” Em: Dawe, R. D. (ed.). Dionysiaca:
Nine Studies in Greek Poetry. Cambridge: Cambridge Faculty Library

Romero Mariscal, L. 2007. "Euripides Critico Social". Em: Romero Mariscal, L. et al. (eds.). Las
personas de Euripides. Amsterdam: Hakkert

Romilly, ]. de. 1977. “La tragedia griega y la crisis de la ciudad”. Estudios cldsicos 21.79: 1-58
Romilly, ]. de. 1984. "D'euripide a Platon: L'exemple des Phéniciennes". ECla’s 26.2: 59-65

Romilly, J. de. 1995 [1972]. “L’assemblée du peuple dans I'Oreste d’Euripide.” Em: Romilly, ]. de.
Tragédies Grecques au fil des ans. Paris: Les Belles Lettres

Rose, P. W. 1976. "Sophocles' Philoctetes and the Teachings of the Sophists". HSPh 80: 49-105

Roselli, D. K. 2007. “Gender, Class and Ideology: The Social Function of Virgin Sacrifice in
Euripides' Children of Herakles”. CIAnt 26.1: 81-169

Rosenbloom, D. 2011. "Scripting Revolution: Democracy and its Discontents in Late Fifth-
Century Drama". In: Markantonatos, A.; Zimmermann, B. (eds.). Crisis on Stage: Tragedy and

Comedy in Late Fifth-Century Athens. Berlin: Walter De Gruyter

Rosenmeyer, P. A. 2001. Ancient Epistolary Fictions: The Letter in Greek Literature. Cambridge:
Cambridge University Press

249



Rousseau, P. 1990. “Le deuxiéme Atride. Le type épique de Ménélas dans L’lliade”. Em: Mactoux,
M. M.; Geny, E. (eds.). Mélanges Pierre Lévéque: Anthropologie et société V. Paris: Les Belles
Lettres

Roussel, P. 1915. “Le réle d'Achille dans I'Iphigénie a Aulis”. REG 28: 234-250.

Rutherford, R. B. 2012. Greek Tragic Style. Form, Language and Interpretation. Cambridge:
Cambridge University Press

Ryzman, M. 1989. “The Reversal of Agamemnon and Menelaus in Euripides’ Iphigenia at Aulis”.
Emerita 57:111-118

Said, S. 1985. "Euripide ou l'attente décue: L'exemple des Phéniciennes". ASNP 15.2: 501-527
Said, S. 1989-1990. "Iphigénie a Aulis: une piece panhellenique?". SEJG 31: 359-378

Sailor, D.; Stroup, S.C. 1999. “®OONOX A AIIEXTQ: The Translation of Transgression in
Aiskhylos' ‘Agamemnon™. ClAnt 18.1: 153-182

Salvador. E. L.2014. “As Fenicias, de Euripides (vv. 445-587)". Archai 12: 183-189
Sammons, B. 2014. “The Quarrel of Agamemnon & Menelaus”. Mnemosyne 67: 1-27
Sansone, D. 1991. “Iphigenia Changes her Mind”. ICS 16: 161-172

Sansone, D. 1995. [Review of the book Euripides: Phoenissae, by Mastronarde, D.J. 1994.
Cambridge: Cambridge University Press]. CPh 90.3: 277-281

Santos, C. F. 1995. "0 mensageiro em Os sete contra Tebas de Esquilo". Mdthesis 4: 159-174
Santos, F. B. 2006. “Aquiles em Ifigénia em Aulis de Euripides”. Synthesis 13: 49-66
Saunders, T.]. 1991. Plato's Penal Code. Oxford: Clarendon Press

Saxonhouse, A. W. "The Emergence of the Female Political Actor in Euripides' Phoenician".
Political Theory 33.4: 472-494

Scarcella, A. M. S. "Letture euripidee: L'Oreste e il problema dell'unita". Dioniso 19: 266-276

Scharffenberger, E. W. 1995. "A Tragic Lysistrata? Jocasta in the 'Reconciliation Scene' of the
Phoenician Women". RhM 138. 3/4: 312-336

Scodel, R. 1999-2000. "Verbal Performance and Euripidean Rhetoric". ICS 24/25: 129-144
Scodel, R. 2008. "Zielinski's Law Reconsidered". TAPhA 138.1: 107-125

Scodel, R. 2010. An Introduction to Greek Tragedy. Cambridge/New York: Cambridge University
Press

250



Scodel, R. 2012. “Debating the Past in Euripides’ Troades and Orestes and in Sophocles’ Electra”.
Em: Marincola, J. et al (eds.). Greek Notions of the Past in the Archaic and Classical Eras: History
without Historians. Edinburgh: Edinburgh University Press

Scott, M. 1983. "Charis in Homer and the Homeric Hymns". ACTA CLASSICA XXVI: 1-13

Scullion, S. 1999-2000. "Tradition and Invention in Euripidean Aitiology". ICS 24/25: 217-233
Seaford, R. 1989. "Homeric and Tragic Sacrifice". TAPhA 119: 87-95

Seaford, R. 1994. Reciprocity and Ritual: Homer and Tragedy in the Developing City-State. Oxford:
Clarendon Press.

Seaford, R. 2010. "Mystic Light and Near-Death Experience". Em: Christopoulos, M. et al. (eds.)
Light and darkness in ancient Greek myth and religion. Plymouth: Lexington Books

Segal, C. 1993. Euripides and the Poetics of Sorrow. London: Duke University Press

Siegel, H. 1980. “Self-Delusion and the ‘Volte-Face’ of Iphigenia in Euripides Iphigenia at Aulis”.
Hermes 108: 300-321

Siegel, H. 1981. “Agamemnon in Euripides’ Iphigenia at Aulis”. Hermes 109: 1-9

Silk, M.S. 1974. Interaction in Poetic Imagery. With special reference to Early Greek poetry.
Cambridge: Cambridge University Press

Silva, M. F. S. 1979-1980. "A posicdo social da mulher na comedia de Aristéfanes". Humanitas
31/32:97-113

Silva, M. F. S. 2005a [1993]. "Etéocles: Ecos de um sucesso". Em: Silva, M. F. S. Ensaios sobre
Euripides. Lisboa: Cotovia

Silva, M. F. S. 2005b [1991]. "Sacrificio voluntario. Teatralidade de um motivo euripidiano”. Em:
Silva, M. F. S. Ensaios sobre Euripides. Lisboa: Cotovia

Silva, M. F. S. 2010a. "Euripides' Orestes: The Chronicle of a Trial". Em: Ledo, D. et al. (eds.). Law
and Drama in Ancient Greece. London: Duckworth

Silva, M. F. S. 2010b. “O caso de Orestes: Dois Tribunais, Duas Sentencas”. Em: Pereira, F. B,;
Véarzeas, M. (eds.). Retdrica e teatro: a palavra em acgdo. Porto: Universidade do Porto

Smith, W. D. 1967. "Disease in Euripides' Orestes". Hermes 95. 3: 291-307
Smith, N. D. 1983. "Plato and Aristotle on the Nature of Women". JHPh 21.4: 467-478
Soares, C. 1999. O Discurso do Extracénico: quadros de guerra em Euripides. Lisboa: Colibri

Solmsen, F. 1981. “The Sacrifice of Agamemnon’s Daughter in Hesiod’s Ehoeae”. AJP 102: 353-
358

Sommerstein, A. H. 2010. "Orestes Trial and Athenian Homicide Procedure". Em: Ledo, D. et al.
(eds.). Law and Drama in Ancient Greece. London: Duckworth

251



Sorum, C. E. 1992. “Myth, Choice, and Meaning in Euripides’ Iphigenia at Aulis”. AJP 113: 527-542
Storey, 1. C. 2008. Euripides: Suppliant Women. London: Duckworth
Suarez, P. D. 1989. "Tucidides, sobre la tirania". Gerion 2: 155-164

Sudrez, P. D. 1997. La Sociedad Ateniense: la evolucién social de Atenas durante la guerra del
Peloponeso. Barcelona: Critica

Swift, L.A. 2009. "Sexual and Familial Distortion in Euripides' Phoenissae". TAPhA 139.1: 53-87

Synodinou, K. 2013. “Agamemnon’s change of mind in Euripides’ Iphigeneia at Aulis”. Logeion 3:
51-65

Syropoulos, S. 2010. "S-light Anomaly: Dark Brightness in Euripides’ Medea". Em: Christopoulos,
M. et al. (eds.) Light and darkness in ancient Greek myth and religion. Plymouth: Lexington Books

Taplin, 0. 1972. "Aeschylean Silences and Silences in Aeschylus". HSPh 76: 57-97
Taplin, 0. 1986. “Fifth-Century Tragedy and Comedy: A Synkrisis”. JHS 106: 163-174

Teegarden, D. A. 2012. "The Oath of Demophantos, Revolutionary Mobilization, and the
preservation of the Athenian Democracy". Hesperia 81.3: 433-465

Theodorou, Z. 1993. "Subject to Emotion: Exploring Madness in Orestes". CQ 43. 1: 32-46

Torrance, 1. 2017. “Iphigenia at Aulis”. Em: McClure, L. K. (ed.). A Companion to Euripides. Oxford:
Wiley

Van der Valk, M. 1984. "Sur I'Oreste d'Euripide". REA 86.1-4:171-192
Varzeas, M. 2001. Siléncios no Teatro de Séfocles. Lisboa: Edi¢coes Cosmos

Vellacott, P. 1975. Ironic Drama. A Study of Euripides’ Method and Meaning. Cambridge:
Cambridge University Press

Verrall. A. W. 1905. Essays on four plays of Euripides. Andromache, Helen, Heracles, Orestes.
Cambridge: Cambridge University Press

Vickers, M. 2014. “Politics and Challenge: The Case of Euripides’ Ion”. CW 107.2: 299-318

Vidal-Naquet, P. 1968. "Le chasseur noir et l'origine de 1'éphébie athénienne". Annales 23.5: 947-
964

Vilela, M. 1996. "A metadfora na instauracdo da linguagem: teoria e aplicacdo". Linguas e
Literaturas XI11: 317-356

Von Fritz, K. 2007 [1962]. “The character of Eteocles in Aeschylus' Seven Against Thebes”. Em:
Lloyd, M. (ed.). Oxford Readings in Aeschylus. Oxford: Oxford University Press

252



Wassermann, F. M. 1949. “Agamemnon in the Iphigeneia at Aulis: A Man in an Age of Crisis”.
TAPhA 80: 174-186

West, M.L. 1981. “Tragica V”. BICS 28: 61-78.

West, M.L. 1990. "The Teubner Phoenissae" [Review of the book FEuripides: Phoenissae.
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, by Mastronarde, D.J. 1988.
Leipzig: Teubner] CPh 85.4: 311-317

Will, F. 1961. "Tyndareus in the Orestes". SO 37:1: 96-99

Willink, C. W. 1966. "Some Problems of Text and Interpretation in the Bacchae 1" CQ 16 .1: 27-50

Willink, C. W. 1971. “The Prologue of Iphigenia at Aulis”. CQ 21: 343-364

Willink, C. W. 1990. "The goddess EYAABEIA and pseudo-Euripides in Euripides' Phoenissae”.
PCPhS 36: 182-201

Wilson, P. 2009. "Tragic Honours and Democracy: Neglected Evidence for the Politics of the
Athenian Dionysia". CQ 59.1: 8-29

Wolff, C. 1983 [1968]. "Orestes". Em: Segal, E. (ed.). Oxford Readings in Greek Tragedy. Oxford:
Oxford University Press

Wright, M. 2005. Euripides’ Escape-Tragedies: A Study of Helen, Andromeda, and Iphigenia among
the Taurians. Oxford: Oxford University Press

Wright, M. 2008. Euripides: Orestes. London: Bloomsbury

Yoon, F. 2012. The Use of Anonymous Characters in Greek Tragedy. The Shaping of Heroes. Leiden;
Boston: Brill

Zeitlin, F. I. 1965. “The Motif of the Corrupted Sacrifice in Aeschylus' Oresteia”. TAPhA 96: 463-
508

Zeitlin, F. I. 1980. "The Closet of Masks: Role-Playing and Myth-Making in the Orestes of
Euripides". Ramus 9: 51-77

Zeitlin, F. I. 1990. “Thebes: Theater of Self and Society in Athenian Drama". Em: Winkler, ].J;

Zeitlin, F. 1. (eds.). Nothing to Do with Dionysos? Athenian Drama in its Social Context. Princeton:
Princeton University Press

253



